
RECENSIONI

Rivista di storia della filosofia, n. 3 2025, Issn 0393-2516, Issn-e 1972-5558, Doi 10.3280/SF2025-003011

Eleonora  Zaino,  Raison  et  âme  des  bêtes  chez  Spinoza,  Garnier,  Paris  2024,  pp.  382,  €
38,00.

Può   un   autore   della   modernità   mostrare   un   volto   inedito   se   fatto   reagire   con   le
istanze   del   presente?   È   possibile   trovare,   in   testi   cronologicamente   lontani   da   noi,
plausibili soluzioni  ai  problemi  che  attanagliano   la  nostra  attualità?  Questa  è   la  sfida
che  Eleonora  Zaino  tenta  di  affrontare  nel  suo  libro  Raison  et  âme  des  bêtes  chez  Spi-­
noza,  che  si  propone  di  comprendere  lo  statuto  degli  animali  nel  pensiero  di  Spinoza,
la  loro  razionalità,  affettività  e  il   loro  ruolo  all’interno  dell’argomentazione  filosofica
spinoziana.  
Il  tema  è  certamente  antico  e  diventato  ancor  più  urgente  nel  panorama  contempo-­

raneo,  dove  la  crisi  ecologica,  il  dibattito  sull’Antropocene  e  la  controversia  sull’anti-­
specismo hanno  posto  con  forza  il  problema  del  posto  dell’uomo  nella  complessità  del
reale  e  della  sua  “eccezionalità”  rispetto  agli  altri  viventi.  L’indubbia  urgenza  della  te-­
matica  affrontata  nel  volume si  scontra  fin  da  subito  col  fatto  che  Spinoza  non  ha  mai
trattato  apertis  verbis della  condizione  animale,  della  loro  anima  e  della  loro  raziona-­
lità.  L’Autrice  ne  è  naturalmente  consapevole,  tanto  da  sostenere  che  quello  degli  ani-­
mali  è  un  «non-­tema»  della  filosofia  di  Spinoza:  «Gli  animali  non  sono  mai  al  centro
dell’interesse  filosofico  e  pratico  di  Spinoza:  a  volte  passano,  in  modo  del  tutto  fugace,
per  la  sua  periferia,  come  effetti  collaterali  del  linguaggio  –  quando  sono  utilizzati  a  ti-­
tolo  di  esempio  o  d’espediente  retorico  per  suffragare  o  approfondire  argomentazioni
che  sono  tuttavia  rivolte  ad  altro  –  oppure  come  riferimenti  effettivi,  per  quanto  gerar-­
chicamente   subordinati   all’obiettivo   principale   dell’impresa   etica   spinoziana,   vale   a
dire  la  conoscenza  dell’uomo  e  di  ciò  che  è  utile  alla  sua  felicità»  (p.  19).  
Quanto  appena  rilevato  non  implica  tuttavia  che  nei  testi  di  Spinoza  non  sia  possi-­

bile  rinvenire  alcuni  elementi  che,  se  letti  alla  luce  delle  istanze  filosofico-­culturali  più
attuali,  possano  aiutare  a  costruire  un’innovativa  filosofia  degli  animali:  se  da  una  par-­
te   «il   non-­discorso   spinoziano   sugli   animali   non   ha   necessariamente   il   senso   di   una
completa  esclusione;;  può  avere  al  contrario  la  portata  e  la  potenza  di  un’apertura  spe-­
culativa  e  pratica»  (p.  20),  dall’altra   l’Autrice  evidenzia  come   tale  potenzialità  possa

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



520 Recensioni

svelarsi   al  meglio  proprio   in  quella  cultura  occidentale  contemporanea   in   larga  parte
fondata  su  una  ideologia  di  dominazione  e  sopraffazione  del  più  debole  e  sulle  pratiche
oppressive  del  capitalismo  avanzato.  Il  pensiero  di  Spinoza  si  profila  pertanto,  nel  cor-­
so  della   lettura  del  volume,  come  dispositivo  di   resistenza  al  pensiero  dominante.  Se
questo  è  vero,  allora  la  fecondità  della  filosofia  spinozista  non  si  esaurisce  nella  lettera
spinoziana,  e  quest’ultima  può  essere  saggiata  per  andare,  parafrasando  un’espressione
utilizzata  da  Jacques  d’Hondt  a  proposito  del  rapporto  tra  il  maestro  Hyppolite  e  He-­
gel,  “oltre  Spinoza,  grazie  a  Spinoza”.  Questo  è  quanto  Zaino  si  propone  nel  volume:
«Non  si  tratta  solamente  di  scoprire  se  queste  questioni  pertengono  allo  spinozismo  in
se  stesso,  ma  anche  se  esse  sono  produttive,  detto  altrimenti  se  possiedono  una  actuo-­
sitas,  una   forza  propulsiva  capace  di   far  evolvere   la  storia,  o   le  storie,  dello  spinozi-­
smo»  (p.  16).
Tale  atteggiamento  presentificante  ed  esplicitamente  militante  non  sacrifica   tutta-­

via  il  rigore  filologico  e  una  precisa  contestualizzazione  storica. I  primi  capitoli  della
prima  parte  del  volume  sono infatti  dedicati  a  mettere  in  luce  le  fonti  e  i  possibili  in-­
terlocutori  di  Spinoza   sulla  questione  animale:  vengono  presi   in  considerazione  cita-­
zioni  e  criptocitazioni  di  testi  antichi  all’interno  delle  opere  spinoziane,  così  come  i  ri-­
ferimenti  ai  pensatori  contemporanei  di  Spinoza.  Sul  primo  fronte  Zaino  inizia con  l’il-­
lustrare   approfonditamente   la   concezione   aristotelica   dell’anima,   evidenziando   l’irri-­
ducibile  distanza  che  separa  il  concetto  di  anima  come  forma  corporis dal  concetto  di
mente  come  idea  del  corpo:  Spinoza  critica  aspramente  la  tripartizione  aristotelica  del-­
l’anima,  e  riconosce  piuttosto  che  tutte  le  menti  siano  pensanti,  per  quanto  in  gradi  dif-­
ferenti  a  seconda  del  grado  di  realtà  e  perfezione  che  esse  esprimono.  Di  seguito  ven-­
gono  scandagliate  le  possibili  fonti  spinoziane  all’interno  della  letteratura  latina:  la  ce-­
lebre  dichiarazione  di  Eth.  IV,  pr.  37  schol.  I  per  cui  nec  tamen  nego  bruta  sentire vie-­
ne  ricondotta  dall’Autrice  a  un  passo  del  secondo  libro  del  De  rerum  natura dove  Lu-­
crezio,  narrando  il  sacrificio  di  un  giovane  vitello,  indugia  sulla  descrizione  del  dolore
della  madre.  Di  qui  Zaino  evidenzia  affinità  e  differenze  tra  la  concezione  lucreziana
di  anima  e  mente  e  quella  di  Spinoza:  il  materialismo  lucreziano  si  rivela  in  fondo  in-­
compatibile  con   la  posizione  spinoziana,  nella  misura   in  cui,  per  quanto   l’anima  non
sia  che  idea  del  corpo,  tuttavia  essa  ha  per  Spinoza  un  carattere  strettamente  mentale,
parallelo  ma  non  identico  alla  materialità  che  pure  essa  esprime.  Il  confronto  prosegue
poi  con  gli  stoici,  a  cui  Spinoza  si  riferisce  implicitamente  nella  prefazione  alla  parte
terza  dell’Etica e  poi  esplicitamente  nella  prefazione  alla  quinta  parte.  Zaino  si  soffer-­
ma  anzitutto  sulla  lettera  121  a  Lucilio,  interamente  dedicata  agli  animali,  dove Seneca
riconosce  alle  bestie  una  forma  di  coscienza  intesa  come  consapevolezza  della  loro  na-­
tura,  ma  nega  loro  la  capacità  di  comprensione,  paragonandoli  a  neonati  e  bambini;;  per
Spinoza,   invece,   l’eventuale   superiorità  degli   uomini  non   sarebbe  giustificata   in  ma-­
niera  così  pregiudizievole,  quanto  piuttosto  ricondotta  alla  potenza  specifica  di  ciascun
individuo  animale.  Il  confronto  con  Cicerone  muove  invece  dal  libro  III  del  De  finibus
bonorum  et  malorum,  dove  il  filosofo  latino  pare  giustificare  uno  sfruttamento  incon-­
dizionato  delle  bestie  per  i  fini  umani,  di  nuovo  contrariamente  alla  prospettiva  spino-­
ziana,  che  ammetterebbe  un  uso  degli  animali  meno  improntato  allo  sfruttamento.  La
giurisdizione   positiva   del   conatus che   fonderebbe   l’utilizzo   degli   animali   per   i   fini
umani  chiama  in  causa   la  figura  di  Thomas  Hobbes:  mentre  per   il   filosofo  inglese   la
disparità  conativa   tra  uomo  e  animale  si   traduce  necessariamente   in  un  conflitto  vio-­
lento  tra  i  due,  Spinoza  lascia  aperta  la  possibilità  che  la  differenza  di  potenza  si  decli-­
ni  in  forme  di  relazione  non  conflittuali.  

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



Recensioni 521

L’attenzione  dell’Autrice  si  sposta  poi  sui  rapporti  di  Spinoza  coi  contemporanei,
naturalmente  sempre   in   riferimento  alla  questione  animale.  Zaino  evidenzia  anzitutto
come  Spinoza  fosse  estremamente  attento  e  interessato  ai  progressi  scientifici  della  sua
epoca,  in  particolare,  appunto,  alle  questioni  di  anatomia  animale  ed  entomologia:  vie-­
ne   ricordato  come  all’interno  del  “circolo”   spinoziano  vi   fosse  anche  Swammerdam,
pioniere  dell’entomologia  e  studioso  appassionato  dell’anatomia  degli  insetti.  L’Autri-­
ce  si  concentra  poi  sul  confronto  con  Cartesio:  quest’ultimo  pensa  gli  animali  come  au-­
tomi,  alla  stregua  dei  corpi  umani  che  tuttavia  sono  uniti  alla  sostanza  pensante,  ren-­
dendo  così  l’uomo  superiore  alla  bestia.  Pertanto,  il  comportamento  animale  che  pare
esprimere  un  ragionamento  o  un  sentimento  non  è  per  Cartesio  che  il  risultato  di  rea-­
zioni  meccaniche  del  corpo,  che  in  nessun  caso  esprimono  un’attività  mentale  o  razio-­
nale.  In  questo  senso,  l’affetto  animale  non  è  che  l’effetto  di  una  sollecitazione  mera-­
mente  fisica,  mentre  per  Spinoza  ogni  affetto  esprime  una  modificazione  fisica  e  insie-­
me  mentale,  essendo  ogni  tipo  di  affezione  accompagnata  dall’idea  corrispondente.  
Terminate  queste  pagine  di  contestualizzazione  storico-­filologica,  Zaino  propone  al

lettore  una  panoramica  dei  luoghi  del  corpus spinoziano  dove  è  possibile  attingere  per
ricavare  una  coerente,  seppur  non  esplicita,  filosofia  degli  animali.  Anzitutto  l’Autrice
evidenzia  come  la  critica  all’antropomorfismo  e  all’antropocentrismo,  così  come  il  ri-­
fiuto   della   prospettiva   teleologica,   diano   un   colpo   decisivo   alla   tradizione   filosofica
che,  forte  anche  del  puntello  della  teologia  cristiana,  ha  posto  l’uomo  al  centro  dell’u-­
niverso.  Certo   questo   ridimensionamento   del   posto   dell’uomo   nel  mondo   non   corri-­
sponde  ipso  facto a  una  rivalutazione  della  condizione  animale  e  alla  negazione  della
superiorità  dell’uomo  sulle  bestie:  piuttosto,  «Spinoza  fornisce  gli  strumenti  concettua-­
li   per   far   ciò   nel   contesto   d’un   cambiamento   del   paradigma   filosofico»   (p.   108).   In
questa  direzione,  elementi  importanti  dell’argomentazione  dell’Autrice  sono  la  teoriz-­
zazione  spinoziana  dell’individuo  come  composto  di  parti, che  troviamo  soprattutto  nel
cosiddetto  “Trattatello  di  fisica”  posto  tra  le  proposizioni  13  e  14  della  seconda  parte
dell’Etica, e  la  critica  agli  universali  che  ha  il  suo  luogo  privilegiato  in  Eth.  II,  pr.  40
schol.  I.  L’individualità  e  la  differenza  specifica  tra  i  modi  finiti  non  ha  nulla  a  che  ve-­
dere  con  gerarchie  di  specie,  che  insieme  alla  nozione  di  genere  vengono  smantellate
dalla  critica  di  Spinoza  all’astrazione  immaginativa.  Piuttosto,  l’individuo  si  determina
nominalisticamente  in  relazione  alla  propria  potenza  conativa,  che  individua  un’essen-­
za  specifica  e  mai  astratta.  
La  prima  parte  del  volume  si  chiude  con  un’analisi  del  lessico  degli  animali  in  re-­

lazione  ai  luoghi  del  corpus  dove  compaiono  esplicitamente  i  vocaboli  che  entrano  nel
“bestiario”  di  Spinoza.  Vengono  presi  in  considerazione  i  termini  animal,  bruta,  bestia
e  l’hapax  animantia:  l’Autrice  si  sofferma  a  discuterne  le  traduzioni  francesi,  inglesi  e
italiane,  per  poi  procedere  a  delinearne  la  semantica  di  riferimento.  
La  seconda  parte  del  testo  scandaglia  i  testi  di  Spinoza  per  sondare  se  sia  possibile

rinvenire  una  teoria  dei  generi  di  conoscenza  degli  animali. Il  rigore  di  un  progressivo
scandaglio  cronologico  delle  opere  di  Spinoza  viene  in  parte  sacrificato  a  favore  di  un
confronto   sinottico   tra  passaggi   analoghi  pur  appartenenti   a   testi   e  periodi  differenti.
Tale   impianto   metodologico   esplicitamente   assunto   e   consapevolmente   giustificato
dall’Autrice  favorirebbe   il   rinvenimento  di  un’eventuale  evoluzione  del  pensiero  spi-­
noziano  sugli  animali.  Come  una  tale  evoluzione  possa  prescindere  da  una  considera-­
zione  cronologicamente  diacronica  delle  opere  non  è  tuttavia  chiaro.  In  fondo  l’Autri-­
ce  stessa  distingue  opportunamente,  all’inizio  di  questa  seconda  parte,  una  prima  fase
del  pensiero  di  Spinoza dove  il   filosofo  è  ancora   in  parte   influenzato  da  Cartesio,  da

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



522 Recensioni

una  seconda  fase  della  maturità  dove  Spinoza  pone  le  basi  per  un  più  originale  pensie-­
ro  degli  animali.  
Zaino  evidenzia  come  questa  espressione,  “pensiero  degli  animali”,  vada  intesa  nel

duplice   senso   del   genitivo   oggettivo   e   soggettivo.   Nella   prima   direzione   l’Autrice
scandaglia   i   testi  del  corpus  per  verificare   in  che  misura   il  «non-­tema»  degli  animali
possa  essersi  infiltrato  carsicamente  in  alcune  argomentazioni  spinoziane.  Viene  anzi-­
tutto  presa  in  considerazione  la  corrispondenza  con  Blyenbergh,  dove  la  differenza  tra
uomini  e  animali,  così  come,  più  in  generale,  i  diversi  gradi  di  realtà, sono  al  centro  del
problema  del  male  e  del  peccato.  Grande  rilevanza  viene  poi  data  alla  meraviglia,   la
cui  portata  semantica  includerebbe  appieno  l’ambito  zoologico.  
Sotto  l’aspetto  soggettivo  del  genitivo,  l’Autrice  si  chiede  quale  sia  il  pensiero  pro-­

prio  degli  animali.  La  chiave  di  volta  della  questione  viene  riposta  da  Zaino  nel  con-­
cetto  di  sentire,  che  viene  analizzato  nelle  sue  diverse  declinazioni all’interno  del  cor-­
pus.  In  riferimento  alla  domanda  centrale  su  quale  possa  essere  una  teoria  della  cono-­
scenza  animale,  che  Spinoza  non  ha  mai  esplicitato  ex  professo,  Zaino  propone  tre  ipo-­
tesi  «ben  fondate,  dove  per  “ben  fondate”  si  deve  intendere  non  contraddittorie  col  si-­
stema  spinoziano  nel  suo  complesso»  (p.  235).  La  prima  ipotesi  è  che  gli  animali  ab-­
biano  un’anima  e  sentano,  e  abbiano  così  uno  statuto  intermedio  tra  gli  uomini  e  i  reli-­
quia  naturalia,  risultando  esclusi  dalla  possibilità  di  accedere  alla  ragione  e  alla  scien-­
za  intuitiva  e  produrre  così  idee  adeguate.  La  seconda  ipotesi  condivide  con  la  prima
l’idea  che  gli  animali  abbiano  un’anima  e  siano  capaci  di  sentire,  certamente  con  una
potenza  inferiore  a  quella  umana;;  tale  inferiorità,  tuttavia,  non  impedirebbe  loro  di  ac-­
cedere  ai  generi  di  conoscenza  adeguati,  e  si  giocherebbe  unicamente  in  una  dimensio-­
ne  quantitativa:  gli  animali  produrrebbero  idee  adeguate  esattamente  come  gli  uomini,
sebbene  in  misura  minore.  Una  terza  e  ultima  ipotesi  vede  gli  animali  capaci  di  tutti  e
tre  i  generi  di  conoscenza,  sebbene  in  forme  differenti  da  quelle  umane:  come  nella  se-­
conda  ipotesi,  dunque,  gli  animali  avrebbero  accesso  a  tutti  i  tipi  di  conoscenza,  ma  ciò
che   li   distinguerebbe  dagli   uomini   non   sarebbe   la   quantità   di   idee   adeguate   che   essi
possono  produrre,  bensì  la  qualità  di  tali  idee.  Insomma,  sembra  che  in  questo  caso  si
possa  assistere  a  forme  di  conoscenza  differenti,  o  addirittura  «completamente  alterna-­
tive  a  quelle  umane»  (p.  246).  
Un  ulteriore  problema  che  Zaino  tenta  di  risolvere  è  quello  relativo  alla  coscienza

degli  animali:  anzitutto  l’Autrice  evidenzia  che  il  conatus è  la  potenza  comune  a  tutti
le  cose  singolari,  che  si  reciproca  con  l’essenza  specificamente  umana  solo  «nella  mi-­
sura  in  cui  è  determinato  a  fare  qualcosa  per  la  sua  conservazione»  (p.  251,  cfr.  Eth.  II,
def.  2).  Ben  altra  questione  è quella  relativa  alla  cupiditas,  che  in  Eth.  III,  pr.  9 schol.
Spinoza  definisce  chiaramente  come  consapevolezza  del  proprio  appetito: a  un  primo
grado  di  approssimazione  l’Autrice  afferma  che  «a  partire  dalla  definizione  spinoziana
del  desiderio  nulla  ci  permette  di  affermare  che  questa  espressione  del  conatus,  la  cu-­
piditas,  sia  esclusiva  dell’uomo,  che  sarebbe  così  l’unico  individuo  il  cui  spirito  sareb-­
be  capace  di  coscienza»  (p.  251).  Proseguendo  nell’argomentazione  l’Autrice  distingue
la  coscienza  come  coscienza  dei  propri  affetti  dalla  coscienza  come  coscienza  di  sé:  se
nel  primo  senso  è  lo  stesso  sentire animale  a  implicare  la  consapevolezza  dei  cambia-­
menti   dei   corpi   parallelamente   percepiti   dall’anima,  mentre   a   proposito   del   secondo
problema  l’Autrice  mantiene  un  atteggiamento  agnostico,  almeno  da  un  punto  di  vista
strettamente  spinoziano:  «Gli  animali  sono  coscienti  di  se  stessi?  Non  possiamo  né  af-­
fermarlo  né  negarlo  da  un  punto  di  vista  strettamente  spinoziano;;  detto  altrimenti,  pos-­
siamo  attualizzare  Spinoza  solo  allontanandolo  da  se  stesso,  dalla  sua  propria  attualità

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



Recensioni 523

(come  durata,  contingenza).  Possiamo  farlo  rimanendo  spinozisti?  La  risposta  potrebbe
essere   affermativa,   se   consideriamo   per   esempio   l’opinione   oggi   più   accreditata   sul
problema  della  coscienza  di  sé  all’interno  del dibattito  sulla  differenza  uomo/animale»
(p.  257). In  conclusione,  oltre  alle  specifiche  argomentazioni  che  l’Autrice  di  volta  in
volta  sottopone  al  lettore,  che  come  rapidamente  ricordato  spaziano  dall’epistemologia
all’etica,  da  temi  di  ontologia  a  questioni  di  diritto,  ciò  che  il  volume  di  Zaino  eviden-­
zia  è  la  perdurante  inattuale  attualità  della  filosofia  di  Spinoza:  il  suo  rappresentare  –
oggi  come  allora  (ma  forse  più  di  allora!)  –  una  «filosofia  della  minoranza»  (p.  349),
espressa  per  sineddoche  dal  regno  animale,  che  ha  «la  portata  di  una  critica  sociale  ra-­
dicale»  (p.  313).  

Francesca  Annamaria  Gambini*

Johann   Georg   Sulzer,  Gesammelte   Schriften,   Band   2:   Schriften   zu   Psychologie   und
Ästhetik,  a  cura  di  Elisabeth  Décultot  e  Alessandro  Nannini,  Basel,  Schwabe,  2024,  pp.
650,  s.i.p.

«Un  illuminista,  che  era  meno  persuaso  della forza  della  ragione  rispetto  al  potere
produttivo  del  lato  oscuro  e  non  razionale  dell’anima  umana»  (p.  VII).  Con  queste  pa-­
role  Elisabeth  Décultot  e  Alessandro  Nannini  definiscono  Johann  Georg  Sulzer  nelle
primissime  righe  a  presentazione  di  questo  secondo  volume  dei  suoi  Gesammelte  Sch-­
riften.  Fra  i  molti  fili  rossi  che  attraversano  i  testi  raccolti  e  commentati  nel  volume  in
esame,  quello  delineato  da  questa  definizione  è  senza  dubbio  uno  dei  più  chiari  e  si-­
gnificativi.   Il   lettore   lo  ritrova   infatti  continuamente  scorrendo  i  saggi  sulzeriani,  che
vengono  qui  presentati   sia  nella  versione  originale   francese   in   cui   furono   redatti,   sia
nella  versione  in  traduzione  tedesca  in  cui  circolarono  già  nel  corso  del  XVIII  secolo,
«così  da  comprendere,  tra  l’altro,  la  svolta  della  lingua  tedesca,  con  particolare  riferi-­
mento  alla  terminologia  psicologica,  estetica  e  filosofica,  in  un  momento  decisivo  del-­
la  sua  formazione»  (p.  VII).
Se  guardiamo  da  questo  punto  di  vista  alla  collezione  di  testi  qui  presentati,  osser-­

viamo  una  corrispondenza  quasi  perfetta  fra  i  sette  saggi  in  francese  e  gli  otto  in  tede-­
sco  che  compongono  i  quindici  lavori  complessivamente  raccolti  intorno  a  temi  psico-­
logici  ed  estetici.  La  simmetria  viene  rotta  solamente  dalle  due  traduzioni  tedesche  del-­
le  Recherches  sur  l’origine  des  sentimens  agréables  et  desagréables  (1753),  saggio  in
cui  confluiscono  i  primi  interventi  tenuti  da  Sulzer  come  membro  ordinario  dell’Acca-­
demia   delle   Scienze   di   Berlino.   Una   prima   traduzione   tedesca, infatti, compare   nel
1762  con  il  titolo  Theorie  der  angenehmen  und  unangenehmen  Empfindungen,  mentre
una  seconda  esce  nel  1773  come  Untersuchung  über  den  Ursprung  der  angenehmen
und  unangenehmen  Empfindungen all’interno  dei  Vermischte  philosophische  Schriften.
Al  di  là  della  maggior  letteralità  riconoscibile  nel  titolo  della  seconda  traduzione,  que-­
sto  primo  gruppo  di  saggi  consente  alcune  considerazioni  esemplari  rispetto  all’orien-­
tamento  metodologico  che  guida  l’intera  impresa  editoriale  dei  curatori.
In  tal  senso,  occorre  soffermarsi  sulla  resa  del  francese  sentimen  non  con  il  tedesco

Gefühl –  negli   stessi  anni   (1764)   in  cui Kant  pubblicava   le  Beobachtungen  über  das
Gefühl   des   Schönen   und  Erhabenen   –,  ma   piuttosto   con  Empfindung,   termine   che   a
orecchie   italiane  potrebbe  suonare  come  più   immediatamente  associato  a  sensazione.

* francescaannamaria.gambini@dottorandi.unipg.it;;  Università  di  Perugia.

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



524 Recensioni

Si  tratta  di  una  scelta  che  merita  tanto  più  attenzione  se  si  pensa  che  nella  terminologia
tecnica  francese  il  termine  sensation  è  presente.  Il  riferimento  alla  sfera  della  percezio-­
ne  sensibile,  in  cui  la  trattazione  si  inscrive,  consente  di  associare  il  ricorso  al  termine
Empfindung   alla   mediazione   di   Alexander   Gottlieb   Baumgarten,   che   a   partire   dalla
quarta  edizione  della  propria  Metaphysica  (1757),  al  §535  (non  a  caso  all’interno  della
sezione  dedicata   alla  Psychologia   empirica)   associa   apertamente   il   latino  sensatio  al
tedesco  Empfindung.  Certo,  a  consolidare   l’associazione  fra  Empfindung  e  sensatio è
ancora  una  volta  Kant,  che  contestualmente  distingue  il  termine  rispetto  a  Vorstellung,
da  un   lato, e   a  Wahrnehmung,   dall’altro, distinzioni   che  hanno   rispettivamente  nella
celebre   Stufenleiter   (KrV   A   320/B   376-­377)   e   nelle   Anticipazioni   della   percezione
[Wahrnehmung,  appunto]  due  loci  classici.  Tuttavia,  lo  sforzo  non  secondario  che  gli
apparati  critici  di  questo  volume  ci  aiutano  a  compiere  è  proprio  quello  di  non  leggere
gli  slittamenti  terminologici  in  questione  alla  luce  dei  loro  (per  quanto  celebri)  punti  di
approdo  e  di  sedimentazione,  quanto  piuttosto  nella  temperie  dei  decenni  centrali  del
Settecento  all’interno  della  quale  si  sono  concretamente  determinati.
In   tal  senso,   risulta  particolarmente   interessante  un  passaggio  del  commentario  ai

saggi  10  e  11  (Observations  sur  les  divers  états  où  l’âme  se  trouve  en  exerçant  ses  fa-­
cultés  primitives,  celle  d’appercevoir  et  celle  de  sentir,  1763/Anmerkungen  über  den
verschiedenen   Zustand,   worinn   sich   die   Seele   bey   Ausübung   ihrer   Hauptvermögen,
nämlich  des  Vermögens  sich  etwas  vorzustellen  und  des  Vermögens  zu  empfinden,  be-­
findet,  1773).  Qui  i  curatori  osservano  che  «il  concetto  tedesco  di  “rappresentazione”
[Vorstellung]  non  si  riferisce  solo  alla  percezione  [Wahrnehmung]  di  oggetti  esterni»
(p.  516).  Come  infatti  i  saggi  qui  commentati  attestano  (pp.  293,  306),  «anche  le  sen-­
sazioni   [Empfindungen]  vengono  intese  come  rappresentazioni».  Rifacendosi  al  §534
della  Metaphysica  di  Baumgarten,   i  curatori  aggiungono   in  proposito  che  «in  Baum-­
garten  era  usuale  trattare  la  sensazione  [Empfindung]  (nel  senso  di  sensatio, percezio-­
ne  [Wahrnehmung]  dello  stato  interno  ed  esterno)  come  un  tipo  di  rappresentazione»
(ibidem).  
Nella  medesima  direzione,  ci  si  potrebbe  ulteriormente  riferire  a  Baumgarten  come

fonte  principale  della  dialettica  interna  a  questo  campo  semantico  rilevando  che  mentre
ai  §§  512  e  521  della  Metaphysica  egli  restituisce  il   termine  repraesentatio con  Vor-­
stellung,  ai  §§  514,  516,  517,  525,  530,  531  esso  viene  indicato  come  corrispettivo  te-­
desco  di  perceptio,  e  questo  sulla  base  della  sostanziale  coincidenza  fra  i  due  termini,
come  attestato  –  fra  l’altro  –  anche  dal  §510  della  stessa  Metaphysica.
La  prossimità  e  le  sovrapposizioni (in  alcuni  casi  parziali)  fra  i  corrispondenti  lati-­

ni  e  tedeschi  dei  termini  afferenti  ai  campi  semantici,  rispettivamente,  della  rappresen-­
tazione,  della  percezione  e  della  sensazione  in  Sulzer  si  ritrovano  idealmente  sintetiz-­
zati  negli  accurati  indici  delle  nozioni  –  suddivisi  fra  tedesco,  francese  e  latino  –  pre-­
senti  al   termine  del  volume.  Incrociando  i  riferimenti  ai   termini  chiave,  il   lettore  può
ricostruire  plasticamente  una  vera  a  propria  mappa  atta  a  restituire  con  chiarezza  la  vita
di  questi  concetti  nella  loro  vivace  evoluzione  e  interazione  reciproca.
È  ora  opportuno  considerare  più  da  vicino  alcuni  dei  testi  raccolti  nel  volume.  Ol-­

tre  alla  prima  terna  di  saggi,  alla  quale  già  si  è  accennato  e  che  riguarda  l’origine  del
piacere  e  del  dispiacere,  di  natura  esplicitamente  psicologica  sono  anche  l’ottavo  e   il
nono  testo,  dedicati  all’Explication  d’un  paradoxe  psychologique  ;;  que  non  seulement
l’homme  agit  et   juge  quelquefois  sans  motifs  et   sans  raisons  apparentes,  mais  même
malgré  des  motifs  pressants  et  des  raisons  convaincantes (1759  nella  versione  france-­
se,  1773  in  traduzione  tedesca);;  le  già  menzionate  Observations/Anmenrkungen;;  e  un

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



Recensioni 525

saggio  dedicato  all’appercezione  (apperception,  reso  però  in  tedesco  con  Bewußtsein),
apparso  in  francese  nel  1764  e  in  tedesco  nel  1773.  All’origine  e  ai  differenti  impieghi
delle  scienze  e  delle  belle  arti  è  dedicato  un  saggio  del  1757,  pubblicato  in  tedesco  nel
1781,  mentre  più  specificamente  rivolto  all’«energia»  nelle  opere  di  arte  bella  è  un’o-­
pera  del  1765,  la  cui  traduzione  tedesca,  anch’essa  del  1773,  è  contenuta,  come  le  altre
coeve,  nei  Vermischte  philosophische  Schriften.  Sempre  legato  all’ambito  estetico  è  in-­
fine  il  saggio  sul  genio  (1757;;  1773).
Come  si  accennava,  tutti  questi  temi  sono  attraversati  da  un  elemento  comune  rico-­

noscibile,  che  viene  messo  bene  in  evidenza  dai  curatori  nel  saggio  introduttivo  felice-­
mente  intitolato  La  “fisica  dell’anima”  di  Sulzer.  Nei  diversi  ambiti  di  ricerca  a  cui  si
rivolge,  Sulzer  privilegia  infatti  nettamente  l’approccio  induttivo  della  psicologia  em-­
pirica  rispetto  a  quello  deduttivo  della  psicologia  razionale  e  ciò  consente  di  leggere  la
maggior   parte   delle   sue  opere  psicologiche   come   tentativi   di   valorizzare   la   sfera  del
sentire  [Empfinden]  rispetto  a  quella  del  conoscere  [Erkennen],  con  risultati  che  non  si
limitano  all’estetica  ma  toccano  in  modo  perfettamente  coerente  anche  la  sua  visione
etica.  
Rispetto   al   rigido   dualismo   di   matrice   cartesiana   che   caratterizza   la   prospettiva

wolffiana,  Sulzer  sembra  più  vicino  a  Leibniz  –  in  questo  forse  ancora  una  volta  trami-­
te  Baumgarten  –  nel  modo  in  cui  concepisce  una  certa  continuità  fra  la  dimensione  del-­
la  chiarezza  e  distinzione  intellettuale,  mai  completamente  accantonata  come  modello
di  conoscenza  esatta,  e  l’ambito  dell’oscuro  e  dell’indistinto,  capace  tuttavia  di  eserci-­
tare   sull’anima   un’azione   che   si   rivela   sotto   diversi   rispetti   più   efficace   rispetto   alla
perfezione  formale  della  conoscenza  intellettuale.  Da  questo  punto  di  vista,  si  può  rav-­
visare  comunque  un  debito  wolffiano,  quanto  meno  nelle  premesse  dell’approccio  sul-­
zeriano,  se  si  pensa  al  passo  della  Metafisica  tedesca  in  cui  Wolff  asserisce  che  nell’a-­
nima  vi  è  più  di  quanto  sia  presente  alla  coscienza  (Deutsche  Metaphysik,  §193).  Cer-­
to,   tale   premessa   viene   indubbiamente   sviluppata   nella   direzione   del   fundus   animae
baumgarteniano,   e   anzi  mediante  un’analisi   pressoché   fenomenologica  delle  peculia-­
rità  dei  cinque  sensi  –  più  grezzi  il  tatto,  il  gusto  e  l’olfatto,  più  nobili  la  vista  e  l’udito
(cf.  pp.  XV,  182)  –  che  sembra  per  certi  versi  anticipare  sorprendentemente  l’Antropo-­
logia  kantiana  (AA  VII,  153-­158).
Sulzer  ritiene  che  il  sentire  più  o  meno  piacevole  venga  sollecitato  da  rappresenta-­

zioni  oscure  e  confuse,  la  cui  efficacia  sarebbe  maggiore  rispetto  a  quella  delle  rappre-­
sentazioni  distinte  per  ragioni  quantitative,  dato  che  tale  sollecitazione  coinvolgerebbe
un  maggior  numero  di  nervi  rispetto  a  quelli  interessati  da  una  rappresentazione  distin-­
ta  (cf.  p.  283).  In  questo  quadro,  nelle  Anmerkungen egli  delinea  un  sostanziale  bipola-­
rismo  fra  due  stati  dell’anima:  lo  «stato  della  sensazione  [Zustand  der  Empfindung]»  e
lo  «stato  della  riflessione  [Zustand  des  Nachdenkens]»  (p.  310),  i  quali  rappresentano  i
due  estremi  di  un  continuum  all’interno  del  quale  il  soggetto  oscilla  costantemente  in
una  sorta  di  condizione  di  medietà.
Per  risolvere  i  paradossi  dell’anima  di  cui  all’opera  omonima,  Sulzer  ritiene  insuf-­

ficiente   la   distinzione  wolffiana   fra   volontà   antecedente   e   volontà   conseguente,   e   ri-­
vendica  piuttosto  la  necessità  di  «scoprire  le  forze  nascoste  che  ci  fanno  agire  contro  il
nostro  benessere  [Gutbefinden]  e  vedere  come  esse  possano  fare  ciò»  (p.  279).  In  que-­
sto  senso  Sulzer  guarda  alla  teoria  leibniziana  della  “piccole  percezioni”  e  –  pur  senza
nominarli  –  agli  sviluppi  di  questa  teoria  in  Israel  Gottlieb  Canz  e  Baumgarten,  e  con-­
clude  che  «siamo  mossi  da  forze  che  non  conosciamo.  Non  è  quindi  possibile  opporvi
resistenza.  Sentiamo  la  ferita  senza  vedere  la  freccia  che  ci  ha  colpiti»  (p.  314).

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



526 Recensioni

Dunque,  nella  visione  di  Sulzer  il  sentire  determina  non  solo  il  nostro  piacere  o  di-­
spiacere  ma,  nella  misura   in  cui   la  sua  forza   inconscia  si   rivela  più  efficace  della  di-­
mensione  conscia  del  conoscere,  anche  il  nostro  agire.  Come  ancora  una  volta  Canz  e
Baumgarten   avevano   già   teorizzato,   ciò   richiede   una   «formazione   al   sentire»   (p.
XXIII)  e  cioè  una  vera  e  propria  educazione  della  ragione  che,  tramite  reiterato  eserci-­
zio,  acquisisca  la  capacità  di  agire  –  almeno  indirettamente  –  sulla  dimensione  oscura
dell’anima,  esercitando  in  tal  modo  la  propria  funzione  di  perfezionamento  dell’essere
umano.  Occorre,  in  altre  parole,  acquisire  la  capacità  di  esercitare  un  controllo  sul  pro-­
cesso  di  sedimentazione  nelle  profondità  dell’anima  di  quei  moventi  in  base  ai  quali  si
finisce  poi  spesso  con  l’agire.
La   centralità   della   dimensione   del   sentire   emerge   con   chiarezza   anche   relativa-­

mente  alla  concezione  sulzeriana  del  rapporto  fra  arti  belle  e  scienze.  Per  chiarire  l’e-­
voluzione  della  prospettiva  dell’autore  fra  le  metà  degli  anni  ’40  e  la  fine  degli  anni
’50  del  XVIII  secolo,  i  curatori  fanno  riferimento  anche  a  opere  e  saggi  non  diretta-­
mente  presenti   in  questa   raccolta,  ma  che  ben  esemplificano   la  dipendenza  della   ri-­
flessione  estetica  da  quella  psicologica.  In  tal  senso,  mentre  nella  prima  edizione  del
Kurzer  Begriff  aller  Wissenschaften  (1745)  non  vi  è  una  tematizzazione  diretta  delle
arti,   nelle  Bestimmungen   der  Wissenschaften   und   schönen   Künste   (1757)   si   attesta
che,  malgrado   arti   belle   e   scienze   condividano  un   essenziale   interesse  per   la   natura
che  circonda  l’essere  umano,  le  scienze  si  limitano  e  osservare  e  spiegare  questa  natu-­
ra.  Le  arti  belle,  invece,  hanno  l’ambizione  di  imitarla  nel  senso  della  Nachahmung,
un’accezione  da  intendersi  positivamente  e  contrapposta  ai  sensi  limitanti  della  Nach-­
o  Abbildung.  Sulzer  sostiene  in  proposito  che  le  arti  belle  furono  vicine  alla  perfezio-­
ne  sin  dal  momento  della  loro  nascita  nell’antichità  e  questa  loro  precoce  maturazione
consente   loro  una  più   immediata  e  riconoscibile  efficacia  sull’animo  umano,  mentre
le  scienze  hanno  avuto  bisogno  di   figure  (quali  Cartesio,  Leibniz  o  Newton)  per  di-­
spiegarsi  appieno,  il  che  si  rispecchia  nella  lentezza  con  cui  esse  pervengono  alle  pro-­
prie  verità.  
Ma  è  con  la  seconda  edizione  del  Kurzer  Begriff  (1759) che  –  in  accordo  con  le  po-­

sizioni  espresse  negli  stessi  anni  da  Georg  Friedrich  Meier  e  Moses  Mendelssohn  –  si
verifica  una  vera  e  propria  virata  psicologistica  nella  definizione  delle  arti  belle,  una
virata   –   sostengono   oculatamente   i   curatori   –   «inseparabile   dalle   ricerche   sulzeriane
sulla  teoria  della  conoscenza  dei  tardi  anni  ’50  e  dei  primi  anni  ’60»  (p.  XXVIII).  Sco-­
po  delle  arti  belle  non  è   infatti  più  un’imitazione  virtuosa  della  natura,  ma  un  effetto
sulla  psiche  del  soggetto,   tant’è  vero  che  sia  nello  scritto  sul  Paradosso quanto  nelle
Observations  (entrambi  del  1759)  Sulzer  si  sforzava  «di  elaborare  un  sistema  delle  fa-­
coltà  dell’anima,   che  distinguesse   fra   loro   le  due   facoltà  del   conoscere   [Erkennen]   e
del   sentire   [Empfinden]»   (pp.   XXVIII-­XXIX).   Detta   distinzione   si   accorda   appunto
con  quella  fra  concetto  di  arte  e  concetto  di  scienza:  mentre  le  scienze  si  occupano  del-­
l’oggetto  più  proprio  della  ragione,  «vale  a  dire   la  facoltà  conoscitiva»,   le  arti  hanno
per  oggetto  la  facoltà  di  sentire  (cf.  p.  XXIX).
La  maggior  parte  di  queste  riflessioni  giunge  a  piena  maturazione  nell’Allgemeine

Theorie  der  schönen  Künste  (1771-­1774),  elaborata  sin  dagli  anni  ’50,  in  cui,  fra  le  al-­
tre  cose,  si  delinea  ulteriormente  e  si  completa  l’elenco  delle  arti  belle  schizzato  nelle
opere  precedenti,  al  quale  mancava  significativamente  un  riferimento  essenziale  come
quello  alla  musica.  A  questo  schema  non  sfugge  nemmeno  la  teoria  sulzeriana  del  ge-­
nio.  Con  il  progressivo  delinearsi  della  propria  teoria  del  sentire  e  la  parallela  elabora-­
zione  dell’Allgemeine  Theorie  der  schönen  Künste,  Sulzer  passa  infatti  da  una  conce-­
zione   sostanzialmente   tradizionale   del   genio   come   capacità   universale   a   una   visione
dell’artista   geniale   che   dipende,   ancora   una   volta,   dall’Empfinden,   da   intendere   qui

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



tanto  in  senso  psicologico  quanto  morale.  Infatti,  come  la  filosofia  o  la  scienza  in  ge-­
nerale  hanno  per  fine  la  conoscenza,  le  arti  mirano  al  sentire,  e  mentre  la  loro  azione
immediata   è   risvegliare   il   sentire   in   senso   psicologico,   il   loro   fine   ultimo   si   rivolge
«alle  sensazioni  morali,  tramite  cui  l’uomo  riceve  il  proprio  valore  etico»  (Allgemeine
Theorie  der  schönen  Künste,  Bd.1,  p.  313).  Le  arti  belle  si  trovano  dunque  «nella  ten-­
sione  fra  aisthesis  e  anaisthesis, fra  la  scoperta  emozionale  di  ciò  che  siamo  e  la  sorda
conformità  a  ciò  che  dobbiamo  essere»  (p.  XXXIV).
Di  qui,  come  rivelano  gli  articoli  dell’Allgemeine  Theorie dedicati  alle  voci  “arti-­

sta”  e  “genio”,  la  centralità  attribuita  all’Empfindsamkeit  per  l’artista,  il  quale  è  genia-­
le   se   a   doti   intellettuali   straordinarie   abbina   una   altrettanto   straordinaria   capacità   di
sentire.  Ciò  vale  anche  per  la  ricezione  dell’opera  d’arte.  Contro  la  visione  promossa
dal  giudizio  negativo  di  Goethe  sull’Allgemeine  Theorie,  secondo  cui  Sulzer  sosterreb-­
be  una  visione  moraleggiante  ed  educativa  dell’arte,  i  curatori  mettono  bene  in  eviden-­
za  come  le   finalità  morali  dell’arte  vengano  sempre  conseguite   tramite   la  capacità  di
quest’ultima  di  stimolare  in  un  determinato  modo  la  facoltà  di  sentire  dello  spettatore
(cf.  pp.  XXXV-­XXXVI).
Non  sembra  superfluo  soffermarsi ancora,  in  chiusura,  sugli  apparati  di  questo  vo-­

lume  per  sottolineare  l’accurata  ricostruzione  della  storia  editoriale  dei  saggi  qui  pub-­
blicati,  che  il  lettore  trova  all’inizio  della  sezione  di  commento  dedicata  a  ogni  coppia
(o,  nel  caso  dei  primi  tre  lavori,  terzetto)  di  testi.  In  alcuni  casi,  come  appunto  per  i  pri-­
mi  tre  saggi,  viene  dato  conto  dei  traduttori  tedeschi  di  Sulzer.  Mentre,  infatti,  non  sap-­
piamo  chi  sia  l’autore  della  traduzione  delle  Recherches  apparse  nel  1762,  vi  sono  no-­
tizie  più  certe  circa  il  traduttore  del  1773,  identificato  nel  teologo  svizzero  Georg  Joa-­
chim  Zollikofer  (forse  con  la  collaborazione  di  Johann  Jakob  Engel,  cf.  p.  390).  O  an-­
cora,  per  quanto  concerne   i  Pensées/Gedanken,   si  dà  notizia  di  una  prima  traduzione
tedesca  apparsa  nel  1762  («von  Groot,  aus  Königsberg»,  p.  477),  e  cioè  ben  dicianno-­
ve  anni  prima  di  quella,  datata  1781,  riprodotta  in  questa  edizione.  I  curatori  dichiara-­
no  però  di  non  essersi  voluti  servire  di  questa  traduzione  come  modello  per  la  trascri-­
zione,   data   la   sua   più   ridotta   diffusione   rispetto   a   quella   del   1781.   Per   ogni   saggio,
inoltre,  tanto  nella  versione  francese  quanto  tedesca,  vengono  fornite  le  coordinate  re-­
lative  ai  manoscritti  a  partire  dai  quali  è  stata  effettuata  la  trascrizione,  contestualmen-­
te  alla  quale  i  curatori  hanno  anche  occasionalmente  emendato  i  testi  originali  –  emen-­
damenti  dei  quali  si  dà  puntualmente  notizia  (cf.  pp.  563-­565).
Il  volume  curato  da  Nannini  e  Décultot  presenta  quindi  almeno  tre  profili  di  gran-­

de  interesse  che,  come  si  è  visto,  in  più  punti  si  intrecciano  virtuosamente.  In  primo
luogo,   i   testi   qui  presentati   e   commentati   consentono  una  comprensione  più   equili-­
brata  del  contributo  di  Sulzer  allo  sviluppo  della  psicologia  e  delle  conseguenti  rica-­
dute   di   questa   sull’estetica   e   l’etica   in anni   decisivi   per   la  maturazione   soprattutto
della  prima.  Inoltre,  ciò  avviene  tenendo  costantemente  sullo  sfondo  un  quadro  dalle
tinte   spesso   cangianti   come   quello   rappresentato   dalla   deutsche   Aufklärung,   le   cui
tendenze,  talvolta  carsiche,  richiedono  non  di  rado  un  significativo  sforzo  ermeneuti-­
co  da  parte  dell’interprete  per  emergere  in  piena  luce.  Infine,  queste  due  linee  di  ri-­
cerca  si  fecondano qui  a  vicenda  poiché,  come  da  espressa  intenzione  dei  curatori,  il
volume  ha  l’indubbio  merito  di  presentarsi  innanzitutto  come  un  ricco  strumento  per
chi   studia   la   genesi   della   terminologia   tecnica   della  metafisica   tedesca   nel   cruciale
passaggio  dal  latino  al  tedesco.  

Gualtiero  Lorini*

Recensioni 527

* gualtiero.lorini@univr.it;;  Università  di  Verona.

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



Dagmar   von   Wille,   Adolph   Wagner   editore   di   Giordano   Bruno.   Una   biografia
intellettuale,  Pisa-­Roma,  Fabrizio  Serra  editore,  2024,  ISBN:  978-­88-­3315-­586-­9,  pp.
165,  euro  54.

Nel  1830,  Adolph  Wagner  pubblicò  la  prima  edizione  moderna  delle  opere  italiane
di  Giordano  Bruno  (La  Comedia  del  Candelaio e  i  dialoghi  filosofici),  che  divenne  la
base  testuale  per  la  ricezione  della  filosofia  bruniana  per  gran  parte  dell’Ottocento.  Se
in  Germania   l’edizione   fu   accolta   come  un’impresa  meritevole,   fu   invece  duramente
criticata   dagli   editori   italiani   di  Bruno  della   seconda  metà   del  XIX   secolo.  Tuttavia,
benché   molte   delle   critiche   –   in   particolare   quelle   mosse   da   Imbriani,   Fiorentino   e
Berti,   e   fondate   sulle   lacune   filologiche   –   fossero   in   parte   giustificate,   esse   furono
spesso   espresse   in   termini   discutibili.   In   seguito,   Gentile   e   Croce   riconobbero   a
Wagner  il  merito  di  aver  reso  accessibili  le  opere  bruniane  ai  lettori. L’intento  di  von
Wille   è,   in   effetti,   quello   di   un   restauro   storiografico,   volto   a   contestualizzare
l’edizione   di  Wagner   nel   più   ampio   quadro   della   sua   attività   culturale   ed   editoriale,
facendo   emergere   l’immagine   di   un   intellettuale   vivace   e   operoso,   in   rapporti   di
amicizia   con   colleghi   in   Germania   e   nel   resto   d’Europa.   Nei   primi   due   capitoli
l’autrice   ricostruisce   la   vita   e   le   idee   estetiche,   filosofiche   e   religiose   di   Wagner,
mentre   nel   terzo   analizza   il   progetto   editoriale.   Il   quarto,   e   più   ampio,   capitolo   è
dedicato  alle  recensioni,  seguito  da  un’appendice  (con  due  lettere  di  Wagner  a  Goethe
e  un  suo  sonetto)  e  da  una  bibliografia  ragionata  dei  suoi  scritti.
Nato  a  Lipsia  nel  1774,  Wagner  studiò  teologia  e  filologia  nella  sua  città  natale  a

partire  dal  1792.  Nel  1798  iniziò  a  Jena  lo  studio  della  filosofia,  seguendo  le  lezioni  di
Fichte  e  Schelling,  e  stringendo  amicizia  con  Schiller,  Ludwig  Tieck  e  Johann  Arnold
Kanne.  Ritornato  a  Lipsia  nel  1799,  visse  come  Privatgelehrter,   scrittore,   traduttore,
critico  letterario  e  pubblicista.  Tra  le  sue  prime  opere  si  distinse  la  monografia  storico-­
critica  Zwei   Epochen   der   modernen   Poesie   in   Dante,   Petrarca,   Boccaccio,   Goethe,
Schiller  und  Wieland (1806),  in  cui  cercava  di  evidenziare  affinità  e  tratti  distintivi  tra
due   momenti   delle   rispettive   culture. Sviluppò   poi   una   spiccata   predilezione   per   il
teatro,  testimoniata  da  saggi,  declamazioni  e  partecipazioni  a  rappresentazioni  private.
Frequentò   il   complesso   teatrale   di   Joseph   Seconda,   di   cui   E.T.A.   Hoffmann   era
direttore   musicale.   In   virtù   dell’amicizia   con   l’editore   Friedrich   Arnold   Brockhaus,
divenne  collaboratore  del  Conversations-­Lexicon (2ª  ed.,  10  voll.,  1812–1819).  Tra  le
sue   edizioni   va   ricordato   Il   Parnasso   italiano (1826–1827),   dedicato   a   Goethe   e
incentrato   su   Petrarca   (poeta   del   platonismo   mentale),   Tasso   (poeta   dell’anima),
Ariosto   (poeta   della   fantasia)   e  Dante   (poeta   dell’intelletto),   che   ricevette   recensioni
favorevoli.
Nell’analisi   della   concezione   estetico-­filosofica   e   religiosa  di  Wagner,   von  Wille

sottolinea  come,  di   fronte  ai  disordini  e  alla  devastazione   fisica  e  morale  seguiti  alle
guerre   napoleoniche,   Wagner   evocasse   il   cristianesimo   quale   vincolo   principale
dell’Europa,   in   una   visione   simile   a   quella   di   Novalis,   slegata   da   appartenenze
confessionali   e   coerente   con   l’universalismo   e   il   cosmopolitismo   del   primo
Romanticismo.   Per   Wagner,   le   dottrine   bibliche   sono   “ewige   und   immer   neu   und
immer   alt   wiederkehrende   Offenbarungen   Gottes   im   Menschengeiste   und   des
Menschengeistes  in  Gott  nach  ewigen  Typus.”  Tale  approccio  storico-­religioso  rivela
una  precisa  filosofia  della  storia,  che  traspare  anche  nella  voce  Platon da  lui  redatta  nel
1816  per  il  Conversations-­Lexicon:  al  centro  del  pensiero  filosofico  vi  sarebbe,  sin  dai
primordi  dell’umanità,  l’unità  di  spirito  e  natura,  identificabile  con  la  religione,  come

528 Recensioni

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



retaggio   comune   dell’umanità   e   prisca   sapientia.   L’autrice   spiega   poi   che   la
concezione   estetica   di   Wagner   si   ricollega   a   un’idea   di   Schelling,   espressa   nella
Philosophie   der   Kunst (1802–1803):   l’arte   ha   il   compito   di   oggettivare   l’intuizione
intellettuale   dell’essere   assoluto,   sviluppata   sulla   base   della   mitologia   antica   e
cristiana.   In   seguito  Wagner   si   sarebbe   avvicinato   anche   alla   filosofia   di  Hegel,   pur
mantenendo   un   atteggiamento   critico:   l’Idea,   nel   processo   evolutivo   verso   lo   spirito
assoluto,  si  manifesterebbe  nelle  forme  dell’arte,  della  religione  e,  infine,  del  pensiero
che  riflette  su  sé  stesso.
All’inizio   del   XIX   secolo,   la   filosofia   di   Bruno   era   conosciuta   soprattutto

attraverso   estratti   (come   l’epitome  del  De   la   causa,   inserita   da   Jacobi   nella   seconda
edizione  del  suo  Ueber  die  Lehre  des  Spinoza,  1789),  antologie  e  traduzioni  parziali  di
opere  molto   rare.  La   frammentarietà  di  queste  pubblicazioni  –  come  osservò  Gentile
nella   sua   edizione   dei   Dialoghi –   non   fece   che   “acuire   il   desiderio   delle   opere
originali.”   Solo   un’edizione   completa   poteva   colmare   una   lacuna   nella   storia   della
filosofia,  in  cui  a  Bruno  era  stato  assegnato  un  posto  centrale  da  Jacobi  e  Schelling,  per
la   sua   concezione   dell’Uno-­Tutto   come   natura   infinita,   all’insegna   di   una   realtà-­
idealità   assoluta. Considerata   la   rarità   delle   opere,   l’edizione   delle   opere   italiane
richiese   una   lunga   preparazione,   con   la   necessità   di   censire   gli   esemplari   conservati
nelle   principali   biblioteche   europee,   soprattutto   tedesche.   Avviata   probabilmente   a
metà  degli  anni  Dieci,  e  con  la  collaborazione  dell’amico  Amadeus  Wendt,  l’edizione
fu  pronta  per  la  stampa  nel  1829  e  circolava  già  verso  la  fine  di  quell’anno.  Von  Wille
ricava   ulteriori   notizie   sull’andamento   dei   lavori   da   alcune   lettere   inedite   inviate   da
Wagner  a  Friedrich  Adolf  Ebert,  bibliotecario  della  Reale  Biblioteca  di  Dresda.
Il  capitolo  più  sostanzioso  del  volume  è  dedicato  alle  recensioni.  La  prima,  uscita

in  due  parti  nei  Blätter  für  literarischen  Unterhaltung (agosto/ottobre  1830),  riconosce
il   grande   merito   di  Wagner   nell’aver   reso   accessibili   le   opere   italiane   di   Bruno.   Il
recensore  anonimo  menziona  alcuni  punti  dell’introduzione,  tra  cui  la  cronologia  degli
scritti  e  una  panoramica  delle  dottrine  bruniane,  aderendo  all’interpretazione  di  Jacobi
che   vedeva   in  Bruno  un   precursore   di   Spinoza.  Discutendo   l’ipotesi   secondo   cui  Lo
Spaccio sarebbe  una  satira  del  papato,  il  recensore  ne  offre  una  parziale  traduzione  del
primo  dialogo.  Nella  seconda  parte  espone  lo  stile  dell’opera,  traducendo  lunghi  brani
del  primo  e  del  secondo  dialogo,  soffermandosi  sui  fondamenti  del  pensiero  bruniano.
La   recensione  di  Amadeus  Wendt,  uscita  nei  Göttingische  gelehrte  Anzeigen (agosto
1830),   presenta   un   profilo   biografico   di  Bruno,   una   bibliografia   più   ampia   di   quella
fornita  da  Wagner  e  alcune  considerazioni  sul  luogo  di  stampa.  Di  particolare  rilievo  è
l’attenzione  a  De  la  causa e  De  l’infinito,  con  ampi  estratti   in  traduzione  tedesca. La
recensione  di  Friedrich  Wilhelm  Carové,  apparsa  nel  gennaio  1831  negli  Jahrbücher
für   wissenschaftliche   Kritik,   nasce   in   ambiente   hegeliano.   Carové   descrive   Bruno
come   “uno   dei   più   singolari   astri   splendenti   di   quell’età   di   passaggio”,   per   il   suo
contributo  all’affermazione  di  una  filosofia  libera  da  pregiudizi  e  all’elaborazione  della
moderna   concezione   della   natura   e   dell’universo,   influenzando  Descartes,   Leibniz   e
altri.   Riguardo   allo   Spaccio,   Carové   sottolinea   come   l’opera   critichi   ogni   forma   di
superstizione,  compresi  gli  aspetti  miracolosi  e  irrazionali  del  cristianesimo.  Von  Wille
contestualizza   questa   lettura   con   altre   opere   di   Carové,   come   Ueber   die
alleinseligmachende  Kirche (1826),  che  segna  il  suo  distacco  dal  cattolicesimo  e  il  suo
avvicinamento  alla  “grande  Chiesa  universale.”  La  sua  valutazione  di  Bruno  si  colloca
così  nel  quadro  di  una  filosofia  idealistica  di  matrice  hegeliana. Diversa  è  la  recensione
pubblicata   nell’Allgemeine   Literatur-­Zeitung (ottobre   1831),   unica   a   inserire   il

Recensioni 529

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



pensiero   di   Bruno   nel   contesto   della   filosofia   tardo-­rinascimentale.   Tuttavia,   essa
rimanda   a   un’analisi   più   approfondita   della   ricezione   bruniana   della   filosofia   antica
(pitagorici,  atomisti,  Platone,  Aristotele)  e  moderna  (Cusano,  Telesio). La  recensione
pubblicata   nella   Foreign   Quarterly   Review (maggio   1832)   segue   in   linea   generale
l’introduzione   di   Wagner,   sviluppando   l’argomento   da   una   prospettiva   cristiano-­
protestante   in   chiave   anticattolica.   L’unica   recensione   italiana   finora   individuata
apparve  anonima  nell’aprile  1832  sulla  rivista  Poligrafo.  Sorprendentemente,  essa  non
offre  alcuna  informazione  sull’edizione:  manca  qualsiasi  cenno  alle  opere  incluse,  agli
argomenti  trattati  e  all’introduzione  di  Wagner.  Il  recensore  si  limita  a  riassumere  –  in
gran  parte  attingendo  a  fonti  secondarie  –  il  pensiero  di  Bruno,  per  poi  confutarne  gli
esiti   panteistici,   ritenendo  Bruno   precursore   non   solo   di   Spinoza  ma   anche   di  Kant.
L’autore  conclude  sottolineando  la  necessità  di  mostrare  “a  qualunque  sano  intelletto  a
quali   aberrazioni   si   lasciò   trasportare   l’ingegno   sistematico   e   intollerante   di   freno  di
Giordano  Bruno.”
Il   volume   di  Dagmar   von  Wille   rappresenta   un   contributo   di   grande   rilievo   alla

storia  della  ricezione  di  Giordano  Bruno,  restituendo  finalmente  ad  Adolph  Wagner  il
ruolo  che  gli  spetta  nella  trasmissione  del  pensiero  bruniano  nell’Ottocento.  Frutto  di
un’accurata  ricerca  filologica  e  storiografica,  il  lavoro  non  solo  colma  una  lacuna  nella
biografia   intellettuale   dell’editore   tedesco,   ma   illumina   anche   un   momento   cruciale
della  circolazione  europea  delle  idee  filosofiche.  Per  l’ampiezza  della  documentazione,
la   finezza   dell’analisi   e   l’equilibrio   interpretativo,   si   tratta   di   uno   studio   che  merita
pieno   apprezzamento,   tanto   per   il   rigore   quanto   per   l’eleganza   con   cui   ridisegna   i
contorni  di  una  figura  finora  rimasta  in  ombra.

Leen  Spruit*

Giuliano  Guzzone,  Ogni  uomo  è  scienziato.  Dialettica  e  scienze  della  natura  nei Qua-­
derni  del  carcere di  Gramsci,  Viella,  Roma  2023,  pp.  232,  €  27,00.

Il  libro  di  Giuliano  Guzzone  non  è  di  facile  lettura:  riflette  la  densità  della  «rifles-­
sione  scientifico-­epistemologica»  di  Gramsci  e  rende  tangibile  la  sua  faticosa  ricerca  di
una  definizione  dello  statuto  delle  scienze  –  quelle  della  natura,  in  primo  luogo  –  che
gli  consentisse  da  un  lato  di  salvarne  il  «contenuto  conoscitivo,  oggettivo,  veritativo»
(p.  48),  evitando  la  troppo  semplice  «contrapposizione  di  una  “scienza  proletaria”  alla
“scienza   borghese”»   (p.   53),   dall’altro   di   preservare,   sulla   scia   di  Antonio  Labriola,
l’autonomia  della  filosofia  della  praxis  –  un  concetto,  quello  di  autonomia,  di  non  faci-­
le  e  cioè  di  non  univoca  interpretazione.  Il  metodo  d’indagine  di  Guzzone,  che,  sulla
scorta  della  più  recente  filologia  gramsciana,  dedica  gran  parte  della  sua  attenzione  alla
datazione  delle  singole  note  carcerarie  e  alle  varianti,  è  appropriato  per  rendere  conto
della  «ricchezza  discorde»  di  questa  riflessione,  non  «“razionalizzabile”»  –  questa  è  la
sua  tesi  – «col  ricorso  alla  diacronia»  (p.  47),  lasciando,  d’altra  parte,  ampio  spazio  per
ulteriori   ricerche  che,   forti  della  approfondita  disamina  che   il   libro  offre,  escano  dal-­
l’orizzonte   testuale,   senz’altro   immenso,   dei  Quaderni,   per   interrogarsi   di   nuovo   sul
legame  tra  queste  pagine  e  la  biografia  intellettuale  e  politica  di  Gramsci,  incluso  il  pe-­
riodo  pre-­carcerario,  su  cui  nel   libro,  comprensibilmente,  è  presente  solo  qualche  ac-­
cenno  (pp.  60-­64).  

530 Recensioni

* leen.spruit@ru.nl;;  Radboud  Universiteit,  Nijmegen.

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



Secondo   Guzzone,   il   quale   nell’Introduzione dedica parecchie   pagine   alla   storia
delle  interpretazioni,  partendo  dalla  fine  degli  anni  Quaranta  e  giungendo  ai  tempi  più
recenti,  le  «aporie  effettivamente  presenti  nelle  pagine  gramsciane»  sulla  scienza  giu-­
stificano   il  persistere  di  un  «disaccordo   fra  gli   studiosi»:  un  disaccordo  che   riguarda
soprattutto  il  nodo  del  realismo  (p.  44)  e  che,  si  può  aggiungere,  inevitabilmente  inter-­
seca  il  dibattito,  oggi  altrettanto  acceso  tra  gli  interpreti,  sulle  posizioni  filosofiche  del-­
l’ultimo  Engels   –   in   più   casi   rivalutate,   oltre   le   tradizionali   critiche   –   e   dei  marxisti
russi.  È  questa  –  quella   tra   il   realismo  scientifico  e   il  materialismo  dialettico  da  una
parte,  e  la  filosofia  della  praxis  di  Gramsci  dall’altra  –  la  linea  di  frattura  che  emerge
nelle  due  principali  sezioni  del  libro,  che  nei  loro  contenuti  configurano  un  «passaggio
dal  generale  […]  al  particolare»  (p.  54).  La  prima  è  infatti  dedicata  al  problema  della
conoscenza  in  genere,  mentre  la  seconda  alla  scienza  come  specifico  «rapporto  sociale
di  conoscenza».  
Guzzone  intende  innanzitutto  mostrare,  disegnando  una  costellazione  di  note,  come

Gramsci,  in  opposizione  a  quello  che  in  un  brano  del  Quaderno  6  è  definito  un  «modo
aristotelico-­cattolico  di  concepire  l’“oggettività  del  reale”»  (Q6,  c.  11v),  ossia  alla  con-­
cezione  della  «verità  come  adaequatio»  (pp.  83-­84),  e  in  accordo  invece  con  la  secon-­
da  delle  marxiane  Tesi  su  Feuerbach,  dove  la  questione  della  verità  è  considerata  «eine
praktische Frage»  e  fatta  coincidere  con  la  «Wirklichkeit»  e  la  «Macht»  (cfr.  p.  72),  in-­
dividuasse  quale  criterio  di  validità  di  una  teoria  la  sua  corrispondenza  a  «rapporti  pra-­
tici»  che  essa  stessa  ha  contribuito  a  costituire:  dunque  il  suo  «successo  egemonico».
Quest’impostazione,   procedendo   la   stesura   dei  Quaderni,   si   era   via   via   complicata,
perché  il  prigioniero  si  era  sforzato  di  meglio  articolare  il  rapporto  tra  il  sapere  degli
specialisti  e  la  politica,  prospettando  un’alternativa  agli  estremi  opposti  della  «provvi-­
sorietà/caducità»   a   cui   in   alcuni   brani   celebri   era   destinata   la   stessa   filosofia   della
praxis,  in  conseguenza  di  una  semplice  «relativizzazione»  delle  concezioni  del  mondo,
e  di  una  «“verità”  creduta  eterna  e  immutabile»  (p.  76;;  cfr.  Q4,  c.  74v),  che  con  i  suoi
tratti  di  «assolutezza,   incondizionatezza,   intemporalità»  sarebbe   in  questa  prospettiva
ricomparsa  nel  “regno  della   libertà”  della  società  senza  classi  (p.  81).  Attraverso  una
serie  di  dispositivi   teorici  che  stringevano   il  nesso   tra   la   filosofia  e   il   senso  comune,
era  invece  possibile  pensare  la  verità,  oltre  il  semplice  relativismo  e  in  accordo  con  al-­
cuni  motivi  del  pragmatismo,  come  processo  di  «universalizzazione  pratica»,  salvando
in   questo  modo   anche   elementi   delle   filosofie   passate   –   l’esempio   che   più   ricorre   è
quello   della   logica   formale   –   in   considerazione   del   loro   «valore   strumentale»   (un’e-­
spressione   che   Gramsci   «aveva   tratto   da   un   saggio   di   Guido   De   Ruggiero   su   John
Dewey»,   p.   123):   ammettendo,   quindi,   un   aspetto   comune   e   progressivo   del   sapere
umano.  
La  dialettica,  secondo  Guzzone,  era  soggetta  alla  medesima  sorte  di  ogni  altro  prin-­

cipio  conoscitivo,  assumendo  un  significato  completamente  diverso  da  quello  che  ave-­
va  in  Engels  e  nel  Diamat.  Così  come  la  contraddittorietà  di  una  visione  del  mondo  per
Gramsci  si  dava  soltanto  «ex-­post»,  in  conseguenza  di  un  fallito  tentativo  egemonico  e
dunque  «come  necessità  di  “includere”  discorsi  ideologici  antagonistici  che  la  negano
e  la  falsificano»  (p.  121),  allo  stesso  modo  la  dialettica  «veniva  a  coincidere,  in  ultima
analisi,  con  l’identità  di  filosofia,  storia  e  politica,  ossia  con  la  concezione  del  proces-­
so  storico  come  articolazione,  contestazione  e  trasformazione  di  rapporti  (mutuamente
traducibili)   insieme  teorici  e  pratici,   ideologici  e  materiali»:  «parlando,  nel  Quaderno
11,  di  dialettica  reale  (o  storica)  e  di  dialettica  come  teoria  della  conoscenza,  Gramsci
parlava,  di  fatto,  del  medesimo  oggetto»,  un  oggetto  che  «aveva  […]  una  portata  stra-­

Recensioni 531

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



tegica  e  non  metafisica»  e  che,  presentandosi  come  «una  nuova  tecnica»  –  definizione
che  si  trova  sempre  nel  Quaderno  11  –,  poteva  «serbare  un  “valore  strumentale”  per  il
futuro»,  anche  nella  società  senza  classi  (pp.  129-­130).
È tenendo  presente  questa   traduzione  dei  «fatti  di  cultura»   in  «“rapporti  di  cono-­

scenza”»  e  pertanto  in  «elementi  di  egemonia  politica»  (p.  129)  che  nella  seconda  par-­
te  del  libro  Guzzone  porta  all’attenzione  del  lettore  il  nesso  tra  scienza  e  senso  comu-­
ne:  nesso  che  nella  più  matura  riflessione  gramsciana  sullo  statuto  delle  scienze  natu-­
rali  offrirebbe,  a  scapito  dei  residui  di  realismo,  un  criterio  di  verificazione  delle  teorie
scientifiche  di  natura  pratica.  La  definizione  proposta  da  Gramsci  nella  prima  serie  di
Appunti  di  filosofia,  secondo  cui  «è  scienza  l’unione  del  fatto  obbiettivo  e  dell’ipotesi
o  di  un  sistema  di  ipotesi  che  superano  il  mero  fatto  obbiettivo»  (Q4,  c.  49r),  essendo
peraltro  «relativamente  facile  distinguere»  i  due  aspetti,  è,  secondo  Guzzone,  «una  re-­
miniscenza   dell’impostazione   e   del   lessico   di  Materialismo   ed   empiriocriticismo di
Lenin»   (p.   141).   È,   sostiene,   una   soluzione   da   cui   l’autonomia   della   filosofia   della
praxis  usciva  «dimezzata»,  perché  implicava  «un  “realismo”  autonomamente  e  sponta-­
neamente  coltivato  dagli  scienziati»  (pp.  142-­143),  e  che  non  aveva  la  forza  di  distin-­
guersi  dall’impostazione  di  Bucharin,  il  quale  nel  “Saggio  popolare”  «dopo  aver  illu-­
strato  e  difeso  il  realismo  della  scienza,  […]  ne  aveva  mostrato  la  relatività  e  la  condi-­
zionatezza  sociale»  (p.  144).  Una  «direttrice  d’indagine  completamente  diversa»  sareb-­
be  stata  inaugurata  da  Gramsci  poco  tempo  dopo,  sempre  nella  prima  serie  di  Appunti
di  filosofia,  e  ulteriormente  sviluppata  negli  anni  successivi  (anche  se,  a  riprova  del  ca-­
rattere   tutt’altro   che   secondario   di   quelle   che   Guzzone   considera   «oscillazioni»,   in
Q11,  c.  53r  la  definizione  della  scienza  sopra  ricordata  tornava  quasi  identica):  il  pri-­
gioniero,   in   questo   caso,   accantonando   la   distinzione   tra   «componente   ideologica»   e
«nucleo  conoscitivo»,  «si  proponeva  di  enunciare  una  concezione  del  mondo  o  ideolo-­
gia  scientifica  consapevole  di  essere  tale,  […]  disposta  ad  affidare  la  propria  verifica a
una   trasformazione   radicale  di   tutti   i   rapporti  dell’uomo  col   suo  mondo  ambiente»  e
tale  quindi  da  implicare  un  rapporto  tra  la  scienza  e  il  suo  «“fuori”»  (pp.  158-­159),  rap-­
presentato  dal  senso  comune  come  «complesso  di  interazioni  pratiche  “normali”»  con
tale  ambiente  (p.  205).
Il  punto  è  però  che  non  si  possono  trarre  conclusioni  sullo  statuto  delle  scienze  del-­

la  natura   senza  prendere   in  esame   il  modo   in  cui  Gramsci  pensava   l’effettivo   (reale)
rapporto  tra  natura  e  storia.  Già  nell’Introduzione Guzzone  osserva  che  l’originale  con-­
cezione  gramsciana  delle  scienze  naturali  «era  possibile  nella  misura  in  cui  si  chiariva
come  la  filosofia  della  praxis  presupponesse non  il  dualismo  di  società  e  natura»  –  una
tesi  per  cui  Lukács  veniva  criticato  nei  Quaderni –  «ma  il  loro  intreccio  inestricabile  e
aperto»  (p.  52,  corsivo  mio).  La  questione  è  poi  affrontata  in  maniera  distesa  nelle  pa-­
gine  conclusive  del  libro,  a  partire  dalla  nota  del  Quaderno  10  in  cui  Gramsci,  dopo  es-­
sersi  chiesto  «che  cosa  è  l’uomo?»,  aveva  individuato  tre  «elementi:  1)  l’individuo;;  2)
gli  altri  uomini;;  3)  la  natura»,  precisando  –  in  linea  con  la  sesta  delle  Tesi  su  Feuerba-­
ch,  giustamente  ricordata  da  Guzzone,  in  cui  si  trova  la  critica  al  concetto  feuerbachia-­
no  di  Gattungswesen –  che  tali  elementi  erano  da  intendersi  come  «rapporti  attivi»,  e
aveva  osservato  che  «ognuno  cambia  se  stesso,  si  modifica,  nella  misura  in  cui  cambia
e  modifica  tutto  il  complesso  di  rapporti  di  cui  egli  è  il  centro  di  annodamento» (Q10,
cc.  34v-­35r).
Guzzone  interpreta  l’ulteriore  notazione  di  Gramsci  che  di  questi  rapporti  «alcuni

[…]   sono   necessari,   altri   volontari»   in   questo  modo:   «trattandosi   di   sfere  metodica-­
mente  distinguibili,  non  organicamente   separabili,  pareva  doversi  evincere  che   i   rap-­

532 Recensioni

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



porti  uomo-­ambiente,  essendo  sempre  mediati  da  una  qualche  “società”,  partecipassero
anch’essi  di  un  carattere  politico;;  e  che,  d’altronde,  i  rapporti  sociali,  essendo  sempre
anche  rapporti  tra  società  e  natura,  fossero  da  considerarsi  non  integralmente  e  incon-­
dizionatamente  “volontari”».  Quindi,  i  rapporti  sociali,  intesi  in  senso  largo,  presenta-­
no  «un  intrinseco  limite  relativo della  loro  variabilità»  (pp.  207-­208),  che  può  appren-­
dersi  sul  terreno  delle  «“regolarità  pratiche”»  (p.  194),  ma  sempre  entro  l’orizzonte  di
quello   che   «l’autore dei  Quaderni   aveva   chiamato   “monismo   della   praxis”   – l’idea,
cioè, che   la  natura  non   resti,  per  così  dire,   al  di   fuori  della  nozione  di  praxis  ma sia
sempre  da  considerare  nel  suo  indissolubile  intreccio  con  la  società»  (p.  183).  
A   questo   proposito   va   innanzitutto   osservato   che   l’espressione   “monismo   della

praxis”  non  ricorre  come  tale  nei  Quaderni,  potendosi  al  massimo  ricavare,  non  senza
un  minimo  esercizio  interpretativo,  dalla  nota  del  Quaderno  4  in  cui  Gramsci,  dopo  es-­
sersi   domandato   «come   dovrà   essere   concepito   un   “monismo”»   da   parte  marxista   e
aver  rifiutato  sia  il  monismo  «materialista»  sia  quello  «idealista»,  presenta  la  filosofia
della  praxis  come  «filosofia  dell’atto (praxis),  ma  non  dell’“atto  puro”,  ma  proprio  del-­
l’atto  “impuro”»  (Q4,  cc.  66v-­67r).  Ma  soprattutto,  interrogando  questa  volta  anche  le
pagine  gramsciane  insieme  al  loro  interprete,  viene  da  chiedersi:  concependo  la  natura
come  già  sempre  storicizzata,  non  si  perde  la  possibilità  di  pensare  in  maniera  radicale
la  genesi del  mondo  storico  e  dunque   il   carattere  autenticamente  «impuro»   (non   tra-­
scendentale)  della  prassi  umana,  dovuto  non  solo  al  fatto  che  interviene  su  una  materia
già  «organizzata»  e  «trasformata»?  Lo  stesso  Gramsci,  nella  nota  del  Quaderno  10  pri-­
ma   ricordata,   scrive   che  per  poter  dire   cos’è   l’uomo  «non  basta   conoscere   l’insieme
dei  rapporti   [con  gli  altri  uomini  e   la  natura]   in  quanto  esistono  in  un  momento  dato
come  un  dato  sistema,  ma  importa  conoscerli  geneticamente,  nel  loro  moto  di  forma-­
zione»  (Q10,  c.  35v).  Bisogna  dunque  conoscere  «geneticamente»  anche  il  rapporto  tra
uomo  e  natura.  Ma  com’è  possibile  se  i  due  termini  vengono  pensati  come  già  sempre
intrecciati,  al  punto  che  sembra  perdersi   la   loro  differenza  e  quella   tra   i  due  processi
che  dovrebbero   riguardarli   (la   storicizzazione  della  natura  e   la  naturalizzazione  della
storia),  così  come  quella  tra  necessità  naturale  e  “necessità”  storica?  Alla  luce  di  que-­
ste  considerazioni,  appaiono  in   tutta   la   loro  rilevanza   le  riflessioni  di  Engels  sul   rap-­
porto   tra   il  mondo  naturale  e  quello  umano,  esposte   in  uno  scritto  come  Parte  avuta
dal  lavoro  nel  processo  di  umanizzazione  della  scicmmia,  e  ancora  di  più  il  tentativo  di
Antonio   Labriola   di   trovare   una   soluzione   all’«antitesi   tra   realismo   e   idealismo,   tra
pluralismo  e  monismo»  (A.  Labriola,  Discorrendo  di  socialismo  e  di  filosofia,  a  cura
di  D.  Bondì,  A.  Burgio  e  F.  Cerrato,  Bibliopolis,  Napoli  2025,  p.  72),  attraverso  con-­
cetti  come  quelli  di  «tendenza  al  monismo»  (ivi,  p.  64),  di  «principio  della  distinzione»
e  di  «epigenesi»  (A.  Labriola,  I  problemi  della  filosofia  della  storia,  in  Id.,  I  problemi
della   filosofia  della  storia  (1887).  Recensioni  (1870-­1896),  a  cura  di  G.  Cacciatore  e
M.  Martirano,  Bibliopolis,  Napoli  2018,  pp.  17,  18),  che  gli  consentivano  di  compren-­
dere  la  differenza  reale  tra  le  sfere,  senza  perdere  di  vista  quelle  che  in  un  passaggio
del  terzo  Saggio definì  «le  attinenze  del  mondo  umano  col  resto  del  conoscibile  e  del
conosciuto»  (A.  Labriola,  Discorrendo  di  socialismo  e  di  filosofia,  p.  58).
Con   ciò   si   impone   in   tutta   la   sua   rilevanza   un’altra   questione,   relativa   a   come

debba   intendersi   l’autonomia   della   filosofia   della   praxis   invocata   dai   due   padri   del
marxismo   italiano.  Guzzone   sostiene   implicitamente   la   discontinuità   tra   Labriola   e
Gramsci,  facendo  coincidere  gli  «ostacoli»  che  quest’ultimo  incontrò  al  pieno  dispie-­
gamento  della  sua  teoria  della  conoscenza  con  l’«influenza  dell’asse  Engels-­Labriola
sul  tema  dei  rapporti  tra  sperimentalismo  e  praxis:  nel  solco  di  questi  autori,  [Gram-­

Recensioni 533

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



sci]   si   persuadeva   che   lo   sperimentalismo  moderno   fosse   portatore   di   un’attitudine
pratica  nei  confronti  del  mondo  e  di  un’istanza  universalizzante  (intersoggettiva)  po-­
tenzialmente  ereditabili   e  generalizzabili  dalla   filosofia  della  praxis;;  ma  era  da  essi
indotto   a   concepire   tale   rapporto   nella   forma   di   un’astratta   filiazione   intellettuale,
piuttosto  che  in  quella  di  una  traduzione  (dello  sperimentalismo  nel  “linguaggio”  del-­
la  filosofia  della  praxis)»  (p.  51).  In  questo  modo,  secondo  Guzzone,  la  filosofia  del
marxismo  era  ridotta  a  «generalizzazione/prosecuzione/imitazione»  del  metodo  spe-­
rimentale   delle   scienze   (p.   185),   essendo   dunque   esposta   alla   critica,   rivolta   da
Gramsci  a  Bucharin,  di  assumere  elementi  «dalle  scienze  naturali  per  spiegare  la  sto-­
ria»  (Q4,  cc.  59rv;;  Q11,  c.  46r).  
L’accostamento   tra   Engels   e   Labriola   è   più   che   opportuno,   spesso   si   dimentica

quanto  il  confronto  critico  con  i  testi  engelsiani  fu  importante  per  il  cassinate,  che  cer-­
to  ne  mise  in  evidenza  alcuni  limiti,  ma  ne  riprese  anche  idee  e  problematiche  di  fon-­
do.  Tuttavia,  e  nonostante  siano  evidenti  le  differenze  tra  Labriola  e  Gramsci  nel  modo
di  pensare  il  rapporto  tra  natura  e  storia  così  come  quello  tra  scienza  e  filosofia,  è  di-­
scutibile  la  tesi  che  nel  Discorrendo  di  socialismo  e  di  filosofia la  filosofia  della  praxis
si   limitasse  a  “imitare”   le  conquiste  metodologiche  della  scienza  moderna,  senza   tra-­
durle  nel  proprio  linguaggio.  
Non  è  qui  il  caso  di  soffermarsi  sul  fatto  che  lo  stesso  Engels,  nella  sezione  della

Dialettica  della  natura (sarebbe  da  approfondire  ciò  che  Gramsci  sapeva  di  quest’o-­
pera,  senza  dubbio  più  articolata  rispetto  all’Anti-­Dühring e  a  lui  non  del  tutto  scono-­
sciuta  nei  suoi  contenuti,  visto  che  era  nelle  condizioni  di  presentarla  come  una  rac-­
colta  di  «scarsi  materiali»  e  che  in  un  volume  che  aveva  sottomano  come  Science  at
the  Crossroads poteva  trovarne  diverse  citazioni) intitolata  La  ricerca  scientifica  nel
mondo  degli  spiriti e  pubblicata  per  la  prima  volta  nel  1898,  aveva  affermato  che  l’e-­
sperimento,  di  per  sé  e  se  inteso  riduttivamente  come  metodo  di  “verifica”  delle  pro-­
prie  credenze  attraverso  la  «semplice  manipolazione»  (un’espressione  di  Lukács,  che,
ancora  nella  Prefazione del   ’67  a  Storia  e  coscienza  di  classe,   restituiva   in  maniera
parziale  il  pensiero  engelsiano),  attraverso  la  produzione  meccanica  di  fenomeni  che
dovrebbero  avvalorarle,  poteva  diventare  un  sostegno  al  misticismo,  concludendo  che
«non  si  può  porre  in  rapporto  due  fenomeni  naturali  o  cogliere  il  rapporto  che  sussiste
tra  di  essi  senza  pensiero  teorico»  e  che,  per  questa  ragione,  «la  filosofia  compie  una
vendetta  postuma  contro   la  scienza  per   il   fatto  che   la  scienza   l’ha  abbandonata»   (F.
Engels,  Dialettica  della  natura,  a  cura  di  L.  Lombardo  Radice,  Editori  Riuniti,  Roma
1967,  pp.  74,  217).  
A  proposito  di  Labriola   si  può  osservare  che  quella  dell’esperimento  era  per   lo

più  una  metafora  del  concetto  di  prassi,  assai  più  articolato,  e  che,  col  dichiarare  che
il  materialismo   storico   non   era   che   «un   caso   particolare,   per   rispetto   allo   sviluppo
del  pensiero  antimetafisico»  e  alla  «storia  della  scienza  moderna»,  in  realtà  egli  por-­
tava   l’attenzione   su   uno   dei   requisiti   fondamentali   dell’autonomia   filosofica   del
marxismo,  di  cui  infatti  rivendicava  i  «caratteri  differenziali  e  differenziati» (A.  La-­
briola,  Discorrendo  di  socialismo  e  di   filosofia,  cit.,  pp.  57-­58):   la  sua  genesi  dalla
storia  contemporanea,  politica  e  intellettuale,  e  la  speciale  capacità  di  comprenderla,
in  contrasto  con  quei  «pretesi  ritorni  ai  filosofi  di  altri  tempi,  che  dànno  per  resulta-­
to  una   filologia in  cambio  della   filosofia» (ivi,  p.  73).  Per  questo  giudicava  assurda
la  «diade Socrate-­Marx»  (ivi,  p.  75n),  nonostante  la  centralità  assegnata  da  entrambi
i  filosofi  al  “fare”,  impegnandosi  invece  a  riflettere  sul  rapporto  tra  scienza  e  filoso-­
fia.  Inoltre,  ricorrente  nelle  sue  lezioni  di  Pedagogia  era  l’affermazione  che  «l’eser-­

534 Recensioni

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



cizio   della   scienza   suppon[e]   l’esistenza   della   coltura»   (M.   Volpicelli,   L’insegna-­
mento  della  pedagogia  di  Antonio  Labriola  all’Università  “La  Sapienza”.  Tesi,  som-­
mari,   programmi,   appunti   1893-­1901,   Anicia,   Roma   2023,   p.   75). Certo,   il   clima
culturale   era   molto   diverso   da   quello   vissuto   da   Gramsci:   la   biografia   dell’uno   si
concluse  nei  primissimi  anni  di   formazione  dell’altro,  quando  sul   terreno  filosofico
si  manifestavano  le  prime  reazioni  alla  «bancarotta  della  scienza»  (a  volte  unilaterali
quanto  lo  era  stato  il  positivismo).  Se  comune  era  il  convincimento  che  il  materiali-­
smo  storico  non  doveva  essere   inteso  come  una  scienza  storica  (o  sociologia)  biso-­
gnosa  di  cercare  la  propria  base  filosofica  fuori  di  sé,  in  una  “combinazione”  con  al-­
tre  correnti  di  pensiero,  erano  senz’altro  diversi  per  l’uno  e  per  l’altro  i  requisiti  del-­
l’autonomia  della  filosofia  della  praxis  in  rapporto  allo  statuto  delle  scienze  naturali:
da  un  lato  la  «tendenza  al  monismo»  come  tentativo  di  risolvere  l’«antitesi  tra  reali-­
smo   e   idealismo,   tra   pluralismo   e  monismo»,   dall’altro   una   concezione   «totale»   e
«integrale»  della   realtà   come  prodotto  dell’agire   umano, che  mal   si   conciliava   con
l’ipotesi  di  una   realtà  esterna   trascendente,   indipendente  dalla  prassi,   e  che  proprio
per  questo,  però,  doveva  forse  rinunciare  a  porsi  l’interrogativo  più  radicale  sulla  ge-­
nesi  del  mondo  storico. Una  lettura  che  si   limitasse  a  concepire  sotto  ogni  punto  di
vista   il  pensatore  che  viene  dopo  come  più  “progredito”  rispetto  a  quello  che  viene
prima  sarebbe,  come  minimo,  poco  esaustiva.

Anna  Fantoni*

Maria   Russo,   Sartre.   Vita   di   un   filosofo   radicale,   Carocci,   Roma   2024,   pp.   395,   €
39,00.

Il  volume  di  Maria  Russo  offre  una  panoramica  ad  ampio  raggio, non  solo  sugli
sviluppi  e  sulle  diverse  fasi  della  produzione  letteraria  e  filosofica  di  Jean-­Paul  Sar-­
tre,  ma  anche  sui  contesti  pubblici  e  privati  in  cui  egli  compì  le  scelte  da  cui  sareb-­
bero  derivate  le  svolte  cruciali della  sua  vita  di  uomo  e  di  intellettuale.  Ne  risulta  un
articolato  affresco  storico  e  biografico,   intellettuale  ed  esistenziale,  che   intreccia   le
vicende  private  del  filosofo  francese  con  gli  eventi  storici  della  sua  epoca,  in  una  ri-­
costruzione  puntuale  e  a  tratti  gustosa  e  brillante,  sempre  partecipe  ed  empatica,  del-­
le  atmosfere  nelle  quali  si  svilupparono  non  solo  la  filosofia,  ma  anche  lo  stile  di  vita
incarnato  dall’esistenzialismo  sartriano.  Sin  dalla  Premessa  l’Autrice  lo  dice  esplici-­
tamente:  «Forse  allora  il  vero  intento  di  questo  volume  è  quello  di  convincere  che  si
può   essere   ancora   esistenzialisti:   al   di   là   del   secolo   breve,   di   Parigi,   al   di   là   dello
stesso  Sartre»  (p.  11).  
Il  capitolo  d’apertura  (Da  Poulou  a  Jean-­Paul,  pp.  13-­53)  racconta   la  «comme-­

dia  familiare»  (p.  25)  in  cui  si  svolgono  l’infanzia  di  Sartre  e  poi  la  sua  prima  giovi-­
nezza.  Sulla  falsariga  dell’autobiografia  Les  Mots,   il  capitolo  insiste  su  quelli  che  –
ad  una  lettura  a  posteriori –  paiono  come  gli  antefatti  o  i  primi  moventi  dell’istanza
di   libertà   incondizionata,  autonomia  assoluta, anarchismo  antiborghese  e  afflato  so-­
ciale,  che  tanta  parte  avrà  negli  sviluppi  della  personalità  e  del  pensiero  di  Sartre.  È
con  il  secondo  capitolo  (Verso  l’esistenzialismo,  pp.  55-­109)  che,  accompagnandolo
nel   suo   ingresso   nella   vita   adulta,   segnato   dagli   incontri   fondamentali   degli   anni
Venti   e,   primo   fra   tutti,   quello   con   Simone   de  Beauvoir,   l’intreccio   fra   le   vicende

Recensioni 535

* anna.fantoni@uniroma1.it;;  Sapienza  Università  di  Roma.

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



biografiche  e  il  cammino  filosofico  di  Sartre  si  fa  più  stretto.  Russo  non  lesina  (qui
come  in  tutto  il  volume)  aneddoti  che  danno  alla  ricostruzione  di  quegli  anni  più  di
un  tocco  di  colore,  il  che  certamente  favorisce  la  leggibilità  del  testo  il  quale,  da  que-­
sto  punto  di  vista,  si  rende  accessibile  e  godibile  anche  per   lettrici  e   lettori  non  av-­
vezzi   ad   un   lessico   strettamente   filosofico.   In   tal   senso,   il   libro   può   essere   accolto
come  una  encomiabile  operazione  di   raccordo   fra   la   summa   ragionata  della  biblio-­
grafia  primaria  di  Sartre,  utile  agli  studiosi,  e  l’invito  alla  scoperta  e  alla  lettura  per
coloro  che  dell’universo  sartriano  non  sono  specialisti.  A  questi  ultimi  in  particolare,
visto  anche  il  «vero  intento»  dichiarato  dall’Autrice,   il   libro  Sartre.  Vita  di  un  filo-­
sofo  radicale pare  anzitutto  dedicato.  L’operazione,  in  tal  senso,  avvicina  la  biogra-­
fia  proposta  da  Russo  agli  esperimenti  di  psicobiografia  nei  quali  si  cimentò  lo  stes-­
so   Sartre   nei   noti   lavori   dedicati   a   Baudelaire,   a   Genet   ecc.,   fino   all’incompiuto
Flaubert  de  L’idiot  de  la  famille.      
Dal  terzo  capitolo (Una  libertà  che  resiste,  pp.  111-­192) in  avanti,  sono  convoca-­

ti  ed  evocati  nelle  pagine  del  volume  tutti  i  principali  interlocutori  con  i  quali  Sartre
si  confrontò  nel  suo  cammino  filosofico  e  biografico (dalla  fenomenologia  al  marxi-­
smo,  alla  psicoanalisi  e  allo  strutturalismo),  ricamando  una  trama  complessa  di  que-­
stioni   che   consentiranno   alla   prospettiva   esistenzialista   di   declinarsi   nelle   diverse
flessioni  che  la  caratterizzeranno  nei  decenni  della  maturità  e  nei  diversi  generi  della
sua  eclettica  produzione:  dal  teatro  al  cinema,  dal  romanzo  alla  saggistica,  dall’invet-­
tiva  al  saggio  scientifico,  dall’articolo  giornalistico  alla  biografia  ecc.  Così,  i  succes-­
sivi  capitoli  del  libro  (IV:  L’età  forte,  pp.  193-­255;;  V:  Tutte  le  lotte  del  mondo,  pp.
257-­320;;  VI:  Un  vecchio  ancora  giovanev,  pp.  321-­381) si  addentrano  nella  filosofia
sartriana   toccandone  gli  snodi   teoreticamente  più  complessi,  ma  con  una  intenzione
orientata  a  fornire  una  visione  di  insieme  dell’esistenzialismo  sartriano  più  che  un’a-­
nalisi  critica  di  quegli  snodi.  L’intreccio  costante  tra  biografia,  affresco  storico-­socia-­
le  e  ricognizione  concettuale  si  presenta  tuttavia  come  un  interessante  esercizio,  com-­
piuto   dall’Autrice,   teso   a   mostrare   la   complessità   di   ciò   che   Sartre   stesso   chiamò
«universale  singolare»:  un’intera  epoca  o  un  intero  mondo  di  significati  precipitano  e
si  incarnano  nell’evento  di  una  singola  esistenza,  trovando  in  essa  il  proprio  senso  vi-­
vente;;   viceversa,   la   singolarità   si   rivela   nient’altro   che   una   piega   di   quello   stesso
mondo,  il  suo  transito  vivente,  il  riscatto  dei  suoi  significati  pubblici  dall’inerzia  dei
processi  descritti  in  esteriorità.  Un  riscatto  che  accade  in  quel  minuscolo  scarto  nel-­
l’inevitabile,   in   quell’infimo   décalage nella   necessità,   che   nel   lessico   sartriano   ha
nome  di  libertà.  
Il  fuoco  prospettico  è  e  rimane  infatti  quello  dichiarato  nella  Premessa:  «convince-­

re  che  si  può  essere  ancora  esistenzialisti»,  ovvero  persuadere  le  lettrici  e  i  lettori  che
vi  siano  motivi  per  riconoscersi  oggi,  più  ancora  che  nella  concettualità  dell’esistenzia-­
lismo  sartriano,  nel  tema  di  fondo  da  cui  quella  concettualità  fu  attraversata.  E  il  tema
fondamentale,  che  costituisce  il  fil  rouge dell’intero  volume  di  Russo,  è,  appunto,  quel-­
lo  della  libertà  nelle  sue  connesse  dimensioni  etica  e  politica.  Dai  primi  scritti  filosofi-­
ci  sull’immaginario  e  l’immaginazione  fino  a  L’essere  e  il  nulla,  dal  libro  (mai  com-­
piuto)  sulla  morale  fino  agli  scritti  engagés degli  anni  Cinquanta  e  Sessanta,  dall’im-­
presa  di  «Les  Temps  Modernes»  fino  ai  dialoghi  con  i  movimenti  studenteschi,  dalle
indagini  sulle  possibilità  di  una  comprensione  dialettica  della  Storia  fino  all’incompiu-­
ta  e  strenua  impresa  della  «psicobiografia»  di  Flaubert,   il   tema  conduttore  che  Russo
rintraccia  come  cifra  pressoché  costante  della  vita  e  della  filosofia  di  Sartre  è  quello  di
«una   libertà   che   resiste»:   alla  malafede,   alle   gabbie   dei   collettivi   e   delle   istituzione,

536 Recensioni

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



allo  sfruttamento  e  all’oppressione  –  ribadendo  (in  quello  che  l’Autrice  evoca  come  un
indomito  spirito  di  lotta  che  ha  attraversato  «i  momenti  epocali  del  secolo  breve  senza
mai  tirarsi  indietro»)  la  necessità  di  combattere  contro  le  dinamiche  disumanizzanti  in
qualsiasi   forma  esse   si  presentino.  Perché  –  come  si   legge  nella   seconda  copertina  –
«le  sue  lotte  sono  anche  e  ancora  i  nostri  conflitti».  
Questa   tesi   di   fondo   insiste   e   scommette   sulla   possibilità   cioè   di   attualizzare,

quasi  senza  soluzione  di  continuità,  quadri  concettuali,  posture  etiche  e  opzioni  poli-­
tiche  di  un  «filosofo  radicale»  del  Novecento,  anche  a  scapito  di  una  riflessione  sul-­
le  distanze,   le  trasformazioni  cruciali,  gli  strappi  che  hanno  caratterizzato  e  caratte-­
rizzano  sia  la  concettualità  e  il  lessico  filosofico  sviluppatisi  nel  primo  quarto  del  se-­
colo   corrente,   sia   le   dinamiche   economiche   e   geo-­politiche   che   caratterizzano   il
mondo  odierno.  È  in  nome  di  questa  scommessa,  animata  da  intenzioni  di  persuasio-­
ne  e  da  una  schietta  empatia  partecipativa  alle  vicende  e  alle  urgenze  etico-­filosofi-­
che  di  Sartre,  che  a  volte  l’intento  persuasivo  dell’Autrice  induce  a  trascurare  le  cau-­
tele  oggi  necessarie  –  a  mio  avviso  –  nel   trattare   temi  e  concetti   come  quelli  di   li-­
bertà,  impegno,  resistenza,  democrazia,  borghesia,  soggettività,  gruppo,  società,  par-­
tito,  rivoluzione  ecc.  L’eredità  di  Sartre,  in  questo  senso,  è  oggi  anzitutto  un  invito  a
interpellare  quei   concetti,   a  problematizzarli   (come  egli   fece   sino  all’ultimo   istante
della  sua  vita)  e  ri-­situarli,  situando  sé  stessi  come  osservatori  ed  eredi  coinvolti  nel
lavoro  indefesso  di  rifare il  senso  di  quella  umanità  a  cui  l’umanesimo  sartriano  non
smise  mai  di   ispirarsi.   Il   lavoro  di  Russo  è,   in  questo  senso,  un  notevole  strumento
per  proseguire  quel  lavoro,  da  svolgersi  però  senza  tema  di  spingersi  oltre  Sartre  o,
meglio,  di  realizzarne  in  forme  inedite  la  volontaria  incompiutezza –  forse  l’emblema
stesso  di  ciò  che,  nella  maturità,  egli  intese  per  «libertà»  e  l’Autrice  per  «umanesimo
autentico»  (p.  375).  
L’ultimo  capitolo  del   libro,   dall’eloquente   titolo  Un  vecchio  ancora  giovane,   nel

pathos con  cui  rievoca  gli  ultimi  anni  di  vita  di  Sartre  e  tutti  i  sintomi  di  un’epoca  al
tramonto   insieme  agli   ideali  che  animarono  e  si  oscurarono  nel  corso  degli  anni  Set-­
tanta  del  Novecento,  è  particolarmente  toccante.  Non  tanto  perché,  raccontando  gli  ul-­
timi  istanti  di  vita  e  la  morte  di  Sartre,  prende  congedo  dal  filosofo  e  dal  mondo  che
con  lui  si  eclissò,  quanto  per   l’esplicitazione  di  quello  che  fu   il  suo  lascito  ai  posteri
(che  tali  scelgano  di  poter  essere,  se  possono  sceglierlo,  ancora  oggi).  A  proposito  del-­
la  chiusa  del  colloquio  (apparso,  notoriamente,  con  il  titolo  La  speranza  oggi),  nel  qua-­
le  il  giovane  Benny  Lévy  lo  incalza  sul  senso  di  una  «rivoluzione  etica»  ancora  possi-­
bile,  Russo  scrive:  «Le  sue  ultime  parole  sono  una  rivendicazione  della  speranza.  Se
lette  con  attenzione,  si  può  vedere  che  questa  speranza  è  presente,  anche  se   in  modo
non  ingenuo,  in  tutta  la  sua  opera»  (p.  378).  
La  speranza,  suggerisce  dunque  l’Autrice,  è  il  compito  che  l’esistenzialismo  sar-­

triano  cercò  di  realizzare  nella  singolarità  di  una  vita:  compito  che  costituisce  forse
–  nella  prospettiva  e  per  gli  intenti  dichiarati  di  Russo  –  il  contenuto  e  il  senso  aper-­
to  di  quella  libertà  tutta  da  realizzare,  in  nome  della  quale  il   libro  intende  «convin-­
cere   che   si   può   essere   ancora   esistenzialisti».   Russo   cita   dunque   le   parole   di   quel
«vecchio   ancora   giovane»   sul   punto   di   congedarsi:   «Davanti   a   questa   terza   guerra
mondiale  che  potrebbe  essere  dichiarata  un  giorno,  davanti  a  questo  insieme  misera-­
bile  che  è  il  nostro  pianeta,  mi  torna  la  tentazione  di  cadere  nella  disperazione:  l’idea
che  non  finirà  mai  […].  La  disperazione  viene  a  tentarti  costantemente  senza  sosta,
soprattutto  quando  sei  vecchio  […].  Ma  appunto  io  resisto  e  so  che  morirò  nella  spe-­
ranza:  ma   questa   speranza   bisogna   fondarla.   Occorre   tentare   di   spiegare   perché   il

Recensioni 537

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 



mondo  oggi,  che  è  orribile,  non  è  che  un  momento  nel  lungo  sviluppo  storico,  che  la
speranza  è  sempre  stata  una  delle  forze  dominanti  delle  rivoluzioni  e  delle   insurre-­
zioni,  e  che  sento  ancora  la  speranza  come  mia  concezione  del  futuro»  (p.  378;;  cita-­
zione  da   J.-­P.  Sartre,  B.  Lévy,  La  speranza  oggi.  Le   interviste  del  1980,   trad.   it.   e
cura  di  M.  Russo,  Mimesis,  Milano  2019,  pp.  134-­135).  

Florinda  Cambria*

538 Recensioni

* florinda.cambria@uninsubria.it;;  Università  degli  Studi  dell’Insubria.  

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative 
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License. 

For terms and conditions of usage please see: 
http://creativecommons.org 




