RECENSIONI

Eleonora Zaino, Raison et dme des bétes chez Spinoza, Garnier, Paris 2024, pp. 382, €
38,00.

Puo un autore della modernitd mostrare un volto inedito se fatto reagire con le
istanze del presente? E possibile trovare, in testi cronologicamente lontani da noi,
plausibili soluzioni ai problemi che attanagliano la nostra attualita? Questa ¢ la sfida
che Eleonora Zaino tenta di affrontare nel suo libro Raison et dme des bétes chez Spi-
noza, che si propone di comprendere lo statuto degli animali nel pensiero di Spinoza,
la loro razionalita, affettivita e il loro ruolo all’interno dell’argomentazione filosofica
spinoziana.

Il tema ¢ certamente antico e diventato ancor piu urgente nel panorama contempo-
raneo, dove la crisi ecologica, il dibattito sull’ Antropocene e la controversia sull’anti-
specismo hanno posto con forza il problema del posto dell’uomo nella complessita del
reale e della sua “eccezionalita” rispetto agli altri viventi. L ’indubbia urgenza della te-
matica affrontata nel volume si scontra fin da subito col fatto che Spinoza non ha mai
trattato apertis verbis della condizione animale, della loro anima e della loro raziona-
lita. L’ Autrice ne ¢ naturalmente consapevole, tanto da sostenere che quello degli ani-
mali € un «non-temay della filosofia di Spinoza: «Gli animali non sono mai al centro
dell’interesse filosofico e pratico di Spinoza: a volte passano, in modo del tutto fugace,
per la sua periferia, come effetti collaterali del linguaggio — quando sono utilizzati a ti-
tolo di esempio o d’espediente retorico per suffragare o approfondire argomentazioni
che sono tuttavia rivolte ad altro — oppure come riferimenti effettivi, per quanto gerar-
chicamente subordinati all’obiettivo principale dell’impresa etica spinoziana, vale a
dire la conoscenza dell’uomo e di cio che ¢ utile alla sua felicita» (p. 19).

Quanto appena rilevato non implica tuttavia che nei testi di Spinoza non sia possi-
bile rinvenire alcuni elementi che, se letti alla luce delle istanze filosofico-culturali piu
attuali, possano aiutare a costruire un’innovativa filosofia degli animali: se da una par-
te «il non-discorso spinoziano sugli animali non ha necessariamente il senso di una
completa esclusione; puo avere al contrario la portata e la potenza di un’apertura spe-
culativa e pratica» (p. 20), dall’altra I’ Autrice evidenzia come tale potenzialita possa

Rvida di soria ddlafilosofia, n. 3 2025, |s3n 0393-2516, |sy-e 1972-5558, Doi 10.3280/SF2025-003011

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



520 Recensioni

svelarsi al meglio proprio in quella cultura occidentale contemporanea in larga parte
fondata su una ideologia di dominazione e sopraffazione del piu debole e sulle pratiche
oppressive del capitalismo avanzato. Il pensiero di Spinoza si profila pertanto, nel cor-
so della lettura del volume, come dispositivo di resistenza al pensiero dominante. Se
questo ¢ vero, allora la fecondita della filosofia spinozista non si esaurisce nella lettera
spinoziana, e quest’ultima puo essere saggiata per andare, parafrasando un’espressione
utilizzata da Jacques d’Hondt a proposito del rapporto tra il maestro Hyppolite e He-
gel, “oltre Spinoza, grazie a Spinoza”. Questo ¢ quanto Zaino si propone nel volume:
«Non si tratta solamente di scoprire se queste questioni pertengono allo spinozismo in
se stesso, ma anche se esse sono produttive, detto altrimenti se possiedono una actuo-
sitas, una forza propulsiva capace di far evolvere la storia, o le storie, dello spinozi-
smo» (p. 16).

Tale atteggiamento presentificante ed esplicitamente militante non sacrifica tutta-
via il rigore filologico e una precisa contestualizzazione storica. I primi capitoli della
prima parte del volume sono infatti dedicati a mettere in luce le fonti e i possibili in-
terlocutori di Spinoza sulla questione animale: vengono presi in considerazione cita-
zioni e criptocitazioni di testi antichi all’interno delle opere spinoziane, cosi come i ri-
ferimenti ai pensatori contemporanei di Spinoza. Sul primo fronte Zaino inizia con 1’il-
lustrare approfonditamente la concezione aristotelica dell’anima, evidenziando 1’irri-
ducibile distanza che separa il concetto di anima come forma corporis dal concetto di
mente come idea del corpo: Spinoza critica aspramente la tripartizione aristotelica del-
I’anima, e riconosce piuttosto che tutte le menti siano pensanti, per quanto in gradi dif-
ferenti a seconda del grado di realta e perfezione che esse esprimono. Di seguito ven-
gono scandagliate le possibili fonti spinoziane all’interno della letteratura latina: la ce-
lebre dichiarazione di Eth. IV, pr. 37 schol. I per cui nec tamen nego bruta sentire vie-
ne ricondotta dall’Autrice a un passo del secondo libro del De rerum natura dove Lu-
crezio, narrando il sacrificio di un giovane vitello, indugia sulla descrizione del dolore
della madre. Di qui Zaino evidenzia affinita e differenze tra la concezione lucreziana
di anima e mente e quella di Spinoza: il materialismo lucreziano si rivela in fondo in-
compatibile con la posizione spinoziana, nella misura in cui, per quanto I’anima non
sia che idea del corpo, tuttavia essa ha per Spinoza un carattere strettamente mentale,
parallelo ma non identico alla materialita che pure essa esprime. Il confronto prosegue
poi con gli stoici, a cui Spinoza si riferisce implicitamente nella prefazione alla parte
terza dell’Etica e poi esplicitamente nella prefazione alla quinta parte. Zaino si soffer-
ma anzitutto sulla lettera 121 a Lucilio, interamente dedicata agli animali, dove Seneca
riconosce alle bestie una forma di coscienza intesa come consapevolezza della loro na-
tura, ma nega loro la capacita di comprensione, paragonandoli a neonati e bambini; per
Spinoza, invece, I’eventuale superiorita degli uomini non sarebbe giustificata in ma-
niera cosi pregiudizievole, quanto piuttosto ricondotta alla potenza specifica di ciascun
individuo animale. Il confronto con Cicerone muove invece dal libro III del De finibus
bonorum et malorum, dove il filosofo latino pare giustificare uno sfruttamento incon-
dizionato delle bestie per i fini umani, di nuovo contrariamente alla prospettiva spino-
ziana, che ammetterebbe un uso degli animali meno improntato allo sfruttamento. La
giurisdizione positiva del conatus che fonderebbe 1’utilizzo degli animali per i fini
umani chiama in causa la figura di Thomas Hobbes: mentre per il filosofo inglese la
disparita conativa tra uomo e animale si traduce necessariamente in un conflitto vio-
lento tra i due, Spinoza lascia aperta la possibilita che la differenza di potenza si decli-
ni in forme di relazione non conflittuali.

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



Recensioni 521

L’attenzione dell’ Autrice si sposta poi sui rapporti di Spinoza coi contemporanei,
naturalmente sempre in riferimento alla questione animale. Zaino evidenzia anzitutto
come Spinoza fosse estremamente attento e interessato ai progressi scientifici della sua
epoca, in particolare, appunto, alle questioni di anatomia animale ed entomologia: vie-
ne ricordato come all’interno del “circolo” spinoziano vi fosse anche Swammerdam,
pioniere dell’entomologia e studioso appassionato dell’anatomia degli insetti. L’ Autri-
ce si concentra poi sul confronto con Cartesio: quest’ultimo pensa gli animali come au-
tomi, alla stregua dei corpi umani che tuttavia sono uniti alla sostanza pensante, ren-
dendo cosi I’'uomo superiore alla bestia. Pertanto, il comportamento animale che pare
esprimere un ragionamento o un sentimento non ¢ per Cartesio che il risultato di rea-
zioni meccaniche del corpo, che in nessun caso esprimono un’attivitd mentale o razio-
nale. In questo senso, 1’affetto animale non ¢ che I’effetto di una sollecitazione mera-
mente fisica, mentre per Spinoza ogni affetto esprime una modificazione fisica e insie-
me mentale, essendo ogni tipo di affezione accompagnata dall’idea corrispondente.

Terminate queste pagine di contestualizzazione storico-filologica, Zaino propone al
lettore una panoramica dei luoghi del corpus spinoziano dove ¢ possibile attingere per
ricavare una coerente, seppur non esplicita, filosofia degli animali. Anzitutto 1’ Autrice
evidenzia come la critica all’antropomorfismo e all’antropocentrismo, cosi come il ri-
fiuto della prospettiva teleologica, diano un colpo decisivo alla tradizione filosofica
che, forte anche del puntello della teologia cristiana, ha posto 1’uomo al centro dell’u-
niverso. Certo questo ridimensionamento del posto dell’'uomo nel mondo non corri-
sponde ipso facto a una rivalutazione della condizione animale e alla negazione della
superiorita dell’uomo sulle bestie: piuttosto, «Spinoza fornisce gli strumenti concettua-
li per far cid nel contesto d’un cambiamento del paradigma filosofico» (p. 108). In
questa direzione, elementi importanti dell’argomentazione dell’ Autrice sono la teoriz-
zazione spinoziana dell’individuo come composto di parti, che troviamo soprattutto nel
cosiddetto “Trattatello di fisica” posto tra le proposizioni 13 e 14 della seconda parte
dell’Etica, e la critica agli universali che ha il suo luogo privilegiato in Eth. II, pr. 40
schol. I. L’individualita e la differenza specifica tra i modi finiti non ha nulla a che ve-
dere con gerarchie di specie, che insieme alla nozione di genere vengono smantellate
dalla critica di Spinoza all’astrazione immaginativa. Piuttosto, I’individuo si determina
nominalisticamente in relazione alla propria potenza conativa, che individua un’essen-
za specifica e mai astratta.

La prima parte del volume si chiude con un’analisi del lessico degli animali in re-
lazione ai luoghi del corpus dove compaiono esplicitamente i vocaboli che entrano nel
“bestiario” di Spinoza. Vengono presi in considerazione i termini animal, bruta, bestia
e I’hapax animantia: 1’ Autrice si sofferma a discuterne le traduzioni francesi, inglesi e
italiane, per poi procedere a delinearne la semantica di riferimento.

La seconda parte del testo scandaglia i testi di Spinoza per sondare se sia possibile
rinvenire una teoria dei generi di conoscenza degli animali. Il rigore di un progressivo
scandaglio cronologico delle opere di Spinoza viene in parte sacrificato a favore di un
confronto sinottico tra passaggi analoghi pur appartenenti a testi e periodi differenti.
Tale impianto metodologico esplicitamente assunto e consapevolmente giustificato
dall’ Autrice favorirebbe il rinvenimento di un’eventuale evoluzione del pensiero spi-
noziano sugli animali. Come una tale evoluzione possa prescindere da una considera-
zione cronologicamente diacronica delle opere non ¢ tuttavia chiaro. In fondo 1’ Autri-
ce stessa distingue opportunamente, all’inizio di questa seconda parte, una prima fase
del pensiero di Spinoza dove il filosofo ¢ ancora in parte influenzato da Cartesio, da

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



522 Recensioni

una seconda fase della maturita dove Spinoza pone le basi per un piu originale pensie-
ro degli animali.

Zaino evidenzia come questa espressione, “pensiero degli animali”, vada intesa nel
duplice senso del genitivo oggettivo e soggettivo. Nella prima direzione 1’Autrice
scandaglia i testi del corpus per verificare in che misura il «non-tema» degli animali
possa essersi infiltrato carsicamente in alcune argomentazioni spinoziane. Viene anzi-
tutto presa in considerazione la corrispondenza con Blyenbergh, dove la differenza tra
uomini e animali, cosi come, piu in generale, i diversi gradi di realta, sono al centro del
problema del male e del peccato. Grande rilevanza viene poi data alla meraviglia, la
cui portata semantica includerebbe appieno 1’ambito zoologico.

Sotto 1’aspetto soggettivo del genitivo, I’ Autrice si chiede quale sia il pensiero pro-
prio degli animali. La chiave di volta della questione viene riposta da Zaino nel con-
cetto di sentire, che viene analizzato nelle sue diverse declinazioni all’interno del cor-
pus. In riferimento alla domanda centrale su quale possa essere una teoria della cono-
scenza animale, che Spinoza non ha mai esplicitato ex professo, Zaino propone tre ipo-
tesi «ben fondate, dove per “ben fondate” si deve intendere non contraddittorie col si-
stema spinoziano nel suo complesso» (p. 235). La prima ipotesi ¢ che gli animali ab-
biano un’anima e sentano, e abbiano cosi uno statuto intermedio tra gli uomini e i reli-
quia naturalia, risultando esclusi dalla possibilita di accedere alla ragione e alla scien-
za intuitiva e produrre cosi idee adeguate. La seconda ipotesi condivide con la prima
I’idea che gli animali abbiano un’anima e siano capaci di sentire, certamente con una
potenza inferiore a quella umana; tale inferiorita, tuttavia, non impedirebbe loro di ac-
cedere ai generi di conoscenza adeguati, e si giocherebbe unicamente in una dimensio-
ne quantitativa: gli animali produrrebbero idee adeguate esattamente come gli uomini,
sebbene in misura minore. Una terza e ultima ipotesi vede gli animali capaci di tutti e
tre 1 generi di conoscenza, sebbene in forme differenti da quelle umane: come nella se-
conda ipotesi, dunque, gli animali avrebbero accesso a tutti i tipi di conoscenza, ma cio
che li distinguerebbe dagli uomini non sarebbe la quantita di idee adeguate che essi
possono produrre, bensi la qualita di tali idee. Insomma, sembra che in questo caso si
possa assistere a forme di conoscenza differenti, o addirittura «completamente alterna-
tive a quelle umane» (p. 246).

Un ulteriore problema che Zaino tenta di risolvere ¢ quello relativo alla coscienza
degli animali: anzitutto I’ Autrice evidenzia che il conatus ¢ la potenza comune a tutti
le cose singolari, che si reciproca con I’essenza specificamente umana solo «nella mi-
sura in cui ¢ determinato a fare qualcosa per la sua conservazione» (p. 251, cfr. Eth. II,
def. 2). Ben altra questione ¢ quella relativa alla cupiditas, che in Eth. III, pr. 9 schol.
Spinoza definisce chiaramente come consapevolezza del proprio appetito: a un primo
grado di approssimazione 1’ Autrice afferma che «a partire dalla definizione spinoziana
del desiderio nulla ci permette di affermare che questa espressione del conatus, la cu-
piditas, sia esclusiva dell’'uomo, che sarebbe cosi 1’unico individuo il cui spirito sareb-
be capace di coscienza» (p. 251). Proseguendo nell’argomentazione 1’ Autrice distingue
la coscienza come coscienza dei propri affetti dalla coscienza come coscienza di sé: se
nel primo senso ¢ lo stesso sentire animale a implicare la consapevolezza dei cambia-
menti dei corpi parallelamente percepiti dall’anima, mentre a proposito del secondo
problema I’ Autrice mantiene un atteggiamento agnostico, almeno da un punto di vista
strettamente spinoziano: «Gli animali sono coscienti di se stessi? Non possiamo né af-
fermarlo né negarlo da un punto di vista strettamente spinoziano; detto altrimenti, pos-
siamo attualizzare Spinoza solo allontanandolo da se stesso, dalla sua propria attualita

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



Recensioni 523

(come durata, contingenza). Possiamo farlo rimanendo spinozisti? La risposta potrebbe
essere affermativa, se consideriamo per esempio 1’opinione oggi piul accreditata sul
problema della coscienza di sé all’interno del dibattito sulla differenza uomo/animale»
(p. 257). In conclusione, oltre alle specifiche argomentazioni che 1’ Autrice di volta in
volta sottopone al lettore, che come rapidamente ricordato spaziano dall’epistemologia
all’etica, da temi di ontologia a questioni di diritto, cio che il volume di Zaino eviden-
zia ¢ la perdurante inattuale attualita della filosofia di Spinoza: il suo rappresentare —
oggi come allora (ma forse piu di allora!) — una «filosofia della minoranza» (p. 349),
espressa per sineddoche dal regno animale, che ha «la portata di una critica sociale ra-
dicale» (p. 313).

Francesca Annamaria Gambini*

Johann Georg Sulzer, Gesammelte Schriften, Band 2: Schriften zu Psychologie und
Asthetik, a cura di Elisabeth Décultot e Alessandro Nannini, Basel, Schwabe, 2024, pp.
650, s.i.p.

«Un illuminista, che era meno persuaso della forza della ragione rispetto al potere
produttivo del lato oscuro e non razionale dell’anima umana» (p. VII). Con queste pa-
role Elisabeth Décultot e Alessandro Nannini definiscono Johann Georg Sulzer nelle
primissime righe a presentazione di questo secondo volume dei suoi Gesammelte Sch-
riften. Fra 1 molti fili rossi che attraversano i testi raccolti ¢ commentati nel volume in
esame, quello delineato da questa definizione ¢ senza dubbio uno dei piu chiari e si-
gnificativi. Il lettore lo ritrova infatti continuamente scorrendo i saggi sulzeriani, che
vengono qui presentati sia nella versione originale francese in cui furono redatti, sia
nella versione in traduzione tedesca in cui circolarono gia nel corso del XVIII secolo,
«cosi da comprendere, tra ’altro, la svolta della lingua tedesca, con particolare riferi-
mento alla terminologia psicologica, estetica e filosofica, in un momento decisivo del-
la sua formazione» (p. VII).

Se guardiamo da questo punto di vista alla collezione di testi qui presentati, osser-
viamo una corrispondenza quasi perfetta fra i sette saggi in francese e gli otto in tede-
sco che compongono i quindici lavori complessivamente raccolti intorno a temi psico-
logici ed estetici. La simmetria viene rotta solamente dalle due traduzioni tedesche del-
le Recherches sur [’origine des sentimens agréables et desagréables (1753), saggio in
cui confluiscono i primi interventi tenuti da Sulzer come membro ordinario dell’ Acca-
demia delle Scienze di Berlino. Una prima traduzione tedesca, infatti, compare nel
1762 con il titolo Theorie der angenehmen und unangenehmen Empfindungen, mentre
una seconda esce nel 1773 come Untersuchung iiber den Ursprung der angenehmen
und unangenehmen Empfindungen all’interno dei Vermischte philosophische Schriften.
Al di 1a della maggior letteralita riconoscibile nel titolo della seconda traduzione, que-
sto primo gruppo di saggi consente alcune considerazioni esemplari rispetto all’orien-
tamento metodologico che guida I’intera impresa editoriale dei curatori.

In tal senso, occorre soffermarsi sulla resa del francese sentimen non con il tedesco
Gefiihl — negli stessi anni (1764) in cui Kant pubblicava le Beobachtungen iiber das
Gefiihl des Schénen und Erhabenen —, ma piuttosto con Empfindung, termine che a
orecchie italiane potrebbe suonare come pit immediatamente associato a sensazione.

* francescaannamaria.gambini@dottorandi.unipg.it; Universita di Perugia.

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



524 Recensioni

Si tratta di una scelta che merita tanto piu attenzione se si pensa che nella terminologia
tecnica francese il termine sensation ¢ presente. Il riferimento alla sfera della percezio-
ne sensibile, in cui la trattazione si inscrive, consente di associare il ricorso al termine
Empfindung alla mediazione di Alexander Gottlieb Baumgarten, che a partire dalla
quarta edizione della propria Metaphysica (1757), al §535 (non a caso all’interno della
sezione dedicata alla Psychologia empirica) associa apertamente il latino sensatio al
tedesco Empfindung. Certo, a consolidare 1’associazione fra Empfindung e sensatio ¢
ancora una volta Kant, che contestualmente distingue il termine rispetto a Vorstellung,
da un lato, e a Wahrnehmung, dall’altro, distinzioni che hanno rispettivamente nella
celebre Stufenleiter (KrV A 320/B 376-377) e nelle Anticipazioni della percezione
[Wahrnehmung, appunto] due loci classici. Tuttavia, lo sforzo non secondario che gli
apparati critici di questo volume ci aiutano a compiere ¢ proprio quello di non leggere
gli slittamenti terminologici in questione alla luce dei loro (per quanto celebri) punti di
approdo e di sedimentazione, quanto piuttosto nella temperie dei decenni centrali del
Settecento all’interno della quale si sono concretamente determinati.

In tal senso, risulta particolarmente interessante un passaggio del commentario ai
saggi 10 e 11 (Observations sur les divers états ou [’dme se trouve en exergant ses fa-
cultés primitives, celle d’appercevoir et celle de sentir, 1763/Anmerkungen iiber den
verschiedenen Zustand, worinn sich die Seele bey Ausiibung ihrer Hauptvermégen,
ndamlich des Vermdgens sich etwas vorzustellen und des Vermégens zu empfinden, be-
findet, 1773). Qui i curatori osservano che «il concetto tedesco di “rappresentazione”
[Vorstellung] non si riferisce solo alla percezione [ Wahrnehmung] di oggetti esterni»
(p. 516). Come infatti i saggi qui commentati attestano (pp. 293, 306), «anche le sen-
sazioni [Empfindungen] vengono intese come rappresentazioni». Rifacendosi al §534
della Metaphysica di Baumgarten, i curatori aggiungono in proposito che «in Baum-
garten era usuale trattare la sensazione [Empfindung] (nel senso di sensatio, percezio-
ne [Wahrnehmung] dello stato interno ed esterno) come un tipo di rappresentazione»
(ibidem).

Nella medesima direzione, ci si potrebbe ulteriormente riferire a Baumgarten come
fonte principale della dialettica interna a questo campo semantico rilevando che mentre
ai §§ 512 e 521 della Metaphysica egli restituisce il termine repraesentatio con Vor-
stellung, ai §§ 514, 516, 517, 525, 530, 531 esso viene indicato come corrispettivo te-
desco di perceptio, e questo sulla base della sostanziale coincidenza fra i due termini,
come attestato — fra I’altro — anche dal §510 della stessa Metaphysica.

La prossimita e le sovrapposizioni (in alcuni casi parziali) fra i corrispondenti lati-
ni e tedeschi dei termini afferenti ai campi semantici, rispettivamente, della rappresen-
tazione, della percezione e della sensazione in Sulzer si ritrovano idealmente sintetiz-
zati negli accurati indici delle nozioni — suddivisi fra tedesco, francese e latino — pre-
senti al termine del volume. Incrociando i riferimenti ai termini chiave, il lettore puo
ricostruire plasticamente una vera a propria mappa atta a restituire con chiarezza la vita
di questi concetti nella loro vivace evoluzione e interazione reciproca.

E ora opportuno considerare piu da vicino alcuni dei testi raccolti nel volume. Ol-
tre alla prima terna di saggi, alla quale gia si ¢ accennato e che riguarda 1’origine del
piacere e del dispiacere, di natura esplicitamente psicologica sono anche ’ottavo e il
nono testo, dedicati all’Explication d’un paradoxe psychologique ; que non seulement
I’homme agit et juge quelquefois sans motifs et sans raisons apparentes, mais méme
malgré des motifs pressants et des raisons convaincantes (1759 nella versione france-
se, 1773 in traduzione tedesca); le gia menzionate Observations/Anmenrkungen; e un

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



Recensioni 525

saggio dedicato all’appercezione (apperception, reso perd in tedesco con Bewuftsein),
apparso in francese nel 1764 e in tedesco nel 1773. All’origine e ai differenti impieghi
delle scienze e delle belle arti & dedicato un saggio del 1757, pubblicato in tedesco nel
1781, mentre piu specificamente rivolto all’«energia» nelle opere di arte bella ¢ un’o-
pera del 1765, la cui traduzione tedesca, anch’essa del 1773, ¢ contenuta, come le altre
coeve, nei Vermischte philosophische Schriften. Sempre legato all’ambito estetico ¢ in-
fine il saggio sul genio (1757; 1773).

Come si accennava, tutti questi temi sono attraversati da un elemento comune rico-
noscibile, che viene messo bene in evidenza dai curatori nel saggio introduttivo felice-
mente intitolato La “fisica dell’anima” di Sulzer. Nei diversi ambiti di ricerca a cui si
rivolge, Sulzer privilegia infatti nettamente 1’approccio induttivo della psicologia em-
pirica rispetto a quello deduttivo della psicologia razionale e cio consente di leggere la
maggior parte delle sue opere psicologiche come tentativi di valorizzare la sfera del
sentire [ Empfinden] rispetto a quella del conoscere [Erkennen], con risultati che non si
limitano all’estetica ma toccano in modo perfettamente coerente anche la sua visione
etica.

Rispetto al rigido dualismo di matrice cartesiana che caratterizza la prospettiva
wolffiana, Sulzer sembra piu vicino a Leibniz — in questo forse ancora una volta trami-
te Baumgarten — nel modo in cui concepisce una certa continuita fra la dimensione del-
la chiarezza e distinzione intellettuale, mai completamente accantonata come modello
di conoscenza esatta, e I’ambito dell’oscuro e dell’indistinto, capace tuttavia di eserci-
tare sull’anima un’azione che si rivela sotto diversi rispetti piu efficace rispetto alla
perfezione formale della conoscenza intellettuale. Da questo punto di vista, si puo rav-
visare comunque un debito wolffiano, quanto meno nelle premesse dell’approccio sul-
zeriano, se si pensa al passo della Metafisica tedesca in cui Wolff asserisce che nell’a-
nima vi ¢ piu di quanto sia presente alla coscienza (Deutsche Metaphysik, §193). Cer-
to, tale premessa viene indubbiamente sviluppata nella direzione del fundus animae
baumgarteniano, e anzi mediante un’analisi pressoché fenomenologica delle peculia-
rita dei cinque sensi — piu grezzi il tatto, il gusto e ’olfatto, piu nobili la vista e 1’udito
(cf. pp. XV, 182) — che sembra per certi versi anticipare sorprendentemente 1’Antropo-
logia kantiana (AA VII, 153-158).

Sulzer ritiene che il sentire pitt 0 meno piacevole venga sollecitato da rappresenta-
zioni oscure e confuse, la cui efficacia sarebbe maggiore rispetto a quella delle rappre-
sentazioni distinte per ragioni quantitative, dato che tale sollecitazione coinvolgerebbe
un maggior numero di nervi rispetto a quelli interessati da una rappresentazione distin-
ta (cf. p. 283). In questo quadro, nelle Anmerkungen egli delinea un sostanziale bipola-
rismo fra due stati dell’anima: lo «stato della sensazione [Zustand der Empfindung]» e
lo «stato della riflessione [Zustand des Nachdenkens]» (p. 310), i quali rappresentano i
due estremi di un continuum all’interno del quale il soggetto oscilla costantemente in
una sorta di condizione di medieta.

Per risolvere i paradossi dell’anima di cui all’opera omonima, Sulzer ritiene insuf-
ficiente la distinzione wolffiana fra volonta antecedente e volonta conseguente, e ri-
vendica piuttosto la necessita di «scoprire le forze nascoste che ci fanno agire contro il
nostro benessere [Gutbefinden] e vedere come esse possano fare cio» (p. 279). In que-
sto senso Sulzer guarda alla teoria leibniziana della “piccole percezioni” e — pur senza
nominarli — agli sviluppi di questa teoria in Israel Gottlieb Canz e Baumgarten, e con-
clude che «siamo mossi da forze che non conosciamo. Non ¢ quindi possibile opporvi
resistenza. Sentiamo la ferita senza vedere la freccia che ci ha colpiti» (p. 314).

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



526 Recensioni

Dunque, nella visione di Sulzer il sentire determina non solo il nostro piacere o di-
spiacere ma, nella misura in cui la sua forza inconscia si rivela piu efficace della di-
mensione conscia del conoscere, anche il nostro agire. Come ancora una volta Canz e
Baumgarten avevano gia teorizzato, cio richiede una «formazione al sentire» (p.
XXIII) e cio¢ una vera e propria educazione della ragione che, tramite reiterato eserci-
zio, acquisisca la capacita di agire — almeno indirettamente — sulla dimensione oscura
dell’anima, esercitando in tal modo la propria funzione di perfezionamento dell’essere
umano. Occorre, in altre parole, acquisire la capacita di esercitare un controllo sul pro-
cesso di sedimentazione nelle profondita dell’anima di quei moventi in base ai quali si
finisce poi spesso con ’agire.

La centralita della dimensione del sentire emerge con chiarezza anche relativa-
mente alla concezione sulzeriana del rapporto fra arti belle e scienze. Per chiarire 1’e-
voluzione della prospettiva dell’autore fra le meta degli anni *40 e la fine degli anni
’50 del XVIII secolo, i curatori fanno riferimento anche a opere e saggi non diretta-
mente presenti in questa raccolta, ma che ben esemplificano la dipendenza della ri-
flessione estetica da quella psicologica. In tal senso, mentre nella prima edizione del
Kurzer Begriff aller Wissenschaften (1745) non vi € una tematizzazione diretta delle
arti, nelle Bestimmungen der Wissenschaften und schonen Kiinste (1757) si attesta
che, malgrado arti belle e scienze condividano un essenziale interesse per la natura
che circonda I’essere umano, le scienze si limitano e osservare e spiegare questa natu-
ra. Le arti belle, invece, hanno I’ambizione di imitarla nel senso della Nachahmung,
un’accezione da intendersi positivamente e contrapposta ai sensi limitanti della Nach-
0 Abbildung. Sulzer sostiene in proposito che le arti belle furono vicine alla perfezio-
ne sin dal momento della loro nascita nell’antichita e questa loro precoce maturazione
consente loro una piu immediata e riconoscibile efficacia sull’animo umano, mentre
le scienze hanno avuto bisogno di figure (quali Cartesio, Leibniz o Newton) per di-
spiegarsi appieno, il che si rispecchia nella lentezza con cui esse pervengono alle pro-
prie verita.

Ma ¢ con la seconda edizione del Kurzer Begriff (1759) che — in accordo con le po-
sizioni espresse negli stessi anni da Georg Friedrich Meier e Moses Mendelssohn — si
verifica una vera e propria virata psicologistica nella definizione delle arti belle, una
virata — sostengono oculatamente i curatori — «inseparabile dalle ricerche sulzeriane
sulla teoria della conoscenza dei tardi anni *50 e dei primi anni *60» (p. XXVIII). Sco-
po delle arti belle non ¢ infatti pit un’imitazione virtuosa della natura, ma un effetto
sulla psiche del soggetto, tant’¢ vero che sia nello scritto sul Paradosso quanto nelle
Observations (entrambi del 1759) Sulzer si sforzava «di elaborare un sistema delle fa-
colta dell’anima, che distinguesse fra loro le due facolta del conoscere [Erkennen] e
del sentire [Empfinden]» (pp. XXVII-XXIX). Detta distinzione si accorda appunto
con quella fra concetto di arte e concetto di scienza: mentre le scienze si occupano del-
I’oggetto piu proprio della ragione, «vale a dire la facolta conoscitiva, le arti hanno
per oggetto la facolta di sentire (cf. p. XXIX).

La maggior parte di queste riflessioni giunge a piena maturazione nell’A/lgemeine
Theorie der schonen Kiinste (1771-1774), elaborata sin dagli anni *50, in cui, fra le al-
tre cose, si delinea ulteriormente e si completa I’elenco delle arti belle schizzato nelle
opere precedenti, al quale mancava significativamente un riferimento essenziale come
quello alla musica. A questo schema non sfugge nemmeno la teoria sulzeriana del ge-
nio. Con il progressivo delinearsi della propria teoria del sentire e la parallela elabora-
zione dell’Aligemeine Theorie der schéonen Kiinste, Sulzer passa infatti da una conce-
zione sostanzialmente tradizionale del genio come capacita universale a una visione
dell’artista geniale che dipende, ancora una volta, dall’Empfinden, da intendere qui

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



Recensioni 527

tanto in senso psicologico quanto morale. Infatti, come la filosofia o la scienza in ge-
nerale hanno per fine la conoscenza, le arti mirano al sentire, e mentre la loro azione
immediata ¢ risvegliare il sentire in senso psicologico, il loro fine ultimo si rivolge
«alle sensazioni morali, tramite cui I’'uomo riceve il proprio valore etico» (Allgemeine
Theorie der schonen Kiinste, Bd.1, p. 313). Le arti belle si trovano dunque «nella ten-
sione fra aisthesis e anaisthesis, fra la scoperta emozionale di cio che siamo ¢ la sorda
conformita a cio che dobbiamo essere» (p. XXXIV).

Di qui, come rivelano gli articoli dell’Allgemeine Theorie dedicati alle voci “arti-
sta” e “genio”, la centralita attribuita all’Empfindsamkeit per I’artista, il quale ¢ genia-
le se a doti intellettuali straordinarie abbina una altrettanto straordinaria capacita di
sentire. Cio vale anche per la ricezione dell’opera d’arte. Contro la visione promossa
dal giudizio negativo di Goethe sull’Allgemeine Theorie, secondo cui Sulzer sosterreb-
be una visione moraleggiante ed educativa dell’arte, i curatori mettono bene in eviden-
za come le finalita morali dell’arte vengano sempre conseguite tramite la capacita di
quest’ultima di stimolare in un determinato modo la facolta di sentire dello spettatore
(cf. pp. XXXV-XXXVI).

Non sembra superfluo soffermarsi ancora, in chiusura, sugli apparati di questo vo-
lume per sottolineare 1’accurata ricostruzione della storia editoriale dei saggi qui pub-
blicati, che il lettore trova all’inizio della sezione di commento dedicata a ogni coppia
(0, nel caso dei primi tre lavori, terzetto) di testi. In alcuni casi, come appunto per i pri-
mi tre saggi, viene dato conto dei traduttori tedeschi di Sulzer. Mentre, infatti, non sap-
piamo chi sia ’autore della traduzione delle Recherches apparse nel 1762, vi sono no-
tizie piu certe circa il traduttore del 1773, identificato nel teologo svizzero Georg Joa-
chim Zollikofer (forse con la collaborazione di Johann Jakob Engel, cf. p. 390). O an-
cora, per quanto concerne i Pensées/Gedanken, si da notizia di una prima traduzione
tedesca apparsa nel 1762 («von Groot, aus Konigsbergy», p. 477), e cio¢ ben dicianno-
ve anni prima di quella, datata 1781, riprodotta in questa edizione. I curatori dichiara-
no perod di non essersi voluti servire di questa traduzione come modello per la trascri-
zione, data la sua piu ridotta diffusione rispetto a quella del 1781. Per ogni saggio,
inoltre, tanto nella versione francese quanto tedesca, vengono fornite le coordinate re-
lative ai manoscritti a partire dai quali ¢ stata effettuata la trascrizione, contestualmen-
te alla quale i curatori hanno anche occasionalmente emendato i testi originali — emen-
damenti dei quali si da puntualmente notizia (cf. pp. 563-565).

Il volume curato da Nannini e Décultot presenta quindi almeno tre profili di gran-
de interesse che, come si € visto, in pill punti si intrecciano virtuosamente. In primo
luogo, i testi qui presentati e commentati consentono una comprensione piu equili-
brata del contributo di Sulzer allo sviluppo della psicologia e delle conseguenti rica-
dute di questa sull’estetica e 1’etica in anni decisivi per la maturazione soprattutto
della prima. Inoltre, cio avviene tenendo costantemente sullo sfondo un quadro dalle
tinte spesso cangianti come quello rappresentato dalla deutsche Aufkldrung, le cui
tendenze, talvolta carsiche, richiedono non di rado un significativo sforzo ermeneuti-
co da parte dell’interprete per emergere in piena luce. Infine, queste due linee di ri-
cerca si fecondano qui a vicenda poiché, come da espressa intenzione dei curatori, il
volume ha I’indubbio merito di presentarsi innanzitutto come un ricco strumento per
chi studia la genesi della terminologia tecnica della metafisica tedesca nel cruciale
passaggio dal latino al tedesco.

Gualtiero Lorini*

* gualtiero.lorini@univr.it; Universita di Verona.

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



528 Recensioni

Dagmar von Wille, Adolph Wagner editore di Giordano Bruno. Una biografia
intellettuale, Pisa-Roma, Fabrizio Serra editore, 2024, ISBN: 978-88-3315-586-9, pp.
165, euro 54.

Nel 1830, Adolph Wagner pubblico la prima edizione moderna delle opere italiane
di Giordano Bruno (La Comedia del Candelaio e i dialoghi filosofici), che divenne la
base testuale per la ricezione della filosofia bruniana per gran parte dell’Ottocento. Se
in Germania 1’edizione fu accolta come un’impresa meritevole, fu invece duramente
criticata dagli editori italiani di Bruno della seconda meta del XIX secolo. Tuttavia,
benché molte delle critiche — in particolare quelle mosse da Imbriani, Fiorentino e
Berti, ¢ fondate sulle lacune filologiche — fossero in parte giustificate, esse furono
spesso espresse in termini discutibili. In seguito, Gentile ¢ Croce riconobbero a
Wagner il merito di aver reso accessibili le opere bruniane ai lettori. L’intento di von
Wille ¢, in effetti, quello di un restauro storiografico, volto a contestualizzare
I’edizione di Wagner nel piu ampio quadro della sua attivita culturale ed editoriale,
facendo emergere I’immagine di un intellettuale vivace e operoso, in rapporti di
amicizia con colleghi in Germania e nel resto d’Europa. Nei primi due capitoli
Iautrice ricostruisce la vita e le idee estetiche, filosofiche e religiose di Wagner,
mentre nel terzo analizza il progetto editoriale. Il quarto, e piu ampio, capitolo ¢
dedicato alle recensioni, seguito da un’appendice (con due lettere di Wagner a Goethe
e un suo sonetto) e da una bibliografia ragionata dei suoi scritti.

Nato a Lipsia nel 1774, Wagner studio teologia e filologia nella sua citta natale a
partire dal 1792. Nel 1798 inizio a Jena lo studio della filosofia, seguendo le lezioni di
Fichte e Schelling, e stringendo amicizia con Schiller, Ludwig Tieck e Johann Arnold
Kanne. Ritornato a Lipsia nel 1799, visse come Privatgelehrter, scrittore, traduttore,
critico letterario e pubblicista. Tra le sue prime opere si distinse la monografia storico-
critica Zwei Epochen der modernen Poesie in Dante, Petrarca, Boccaccio, Goethe,
Schiller und Wieland (1806), in cui cercava di evidenziare affinita e tratti distintivi tra
due momenti delle rispettive culture. Sviluppo poi una spiccata predilezione per il
teatro, testimoniata da saggi, declamazioni e partecipazioni a rappresentazioni private.
Frequento il complesso teatrale di Joseph Seconda, di cui E.T.A. Hoffmann era
direttore musicale. In virtu dell’amicizia con 1’editore Friedrich Arnold Brockhaus,
divenne collaboratore del Conversations-Lexicon (2* ed., 10 voll., 1812—1819). Tra le
sue edizioni va ricordato I/ Parnasso italiano (1826-1827), dedicato a Goethe e
incentrato su Petrarca (poeta del platonismo mentale), Tasso (poeta dell’anima),
Ariosto (poeta della fantasia) e Dante (poeta dell’intelletto), che ricevette recensioni
favorevoli.

Nell’analisi della concezione estetico-filosofica e religiosa di Wagner, von Wille
sottolinea come, di fronte ai disordini e alla devastazione fisica e morale seguiti alle
guerre napoleoniche, Wagner evocasse il cristianesimo quale vincolo principale
dell’Europa, in una visione simile a quella di Novalis, slegata da appartenenze
confessionali e coerente con l’universalismo e il cosmopolitismo del primo
Romanticismo. Per Wagner, le dottrine bibliche sono “ewige und immer neu und
immer alt wiederkehrende Offenbarungen Gottes im Menschengeiste und des
Menschengeistes in Gott nach ewigen Typus.” Tale approccio storico-religioso rivela
una precisa filosofia della storia, che traspare anche nella voce Platon da lui redatta nel
1816 per il Conversations-Lexicon: al centro del pensiero filosofico vi sarebbe, sin dai
primordi dell’'umanita, I’unita di spirito e natura, identificabile con la religione, come

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



Recensioni 529

retaggio comune dell’umanita e prisca sapientia. L’autrice spiega poi che la
concezione estetica di Wagner si ricollega a un’idea di Schelling, espressa nella
Philosophie der Kunst (1802—1803): I’arte ha il compito di oggettivare 1’intuizione
intellettuale dell’essere assoluto, sviluppata sulla base della mitologia antica e
cristiana. In seguito Wagner si sarebbe avvicinato anche alla filosofia di Hegel, pur
mantenendo un atteggiamento critico: 1’Idea, nel processo evolutivo verso lo spirito
assoluto, si manifesterebbe nelle forme dell’arte, della religione e, infine, del pensiero
che riflette su sé stesso.

All’inizio del XIX secolo, la filosofia di Bruno era conosciuta soprattutto
attraverso estratti (come 1’epitome del De la causa, inserita da Jacobi nella seconda
edizione del suo Ueber die Lehre des Spinoza, 1789), antologie e traduzioni parziali di
opere molto rare. La frammentarieta di queste pubblicazioni — come osservo Gentile
nella sua edizione dei Dialoghi — non fece che “acuire il desiderio delle opere
originali.” Solo un’edizione completa poteva colmare una lacuna nella storia della
filosofia, in cui a Bruno era stato assegnato un posto centrale da Jacobi e Schelling, per
la sua concezione dell’Uno-Tutto come natura infinita, all’insegna di una realta-
idealita assoluta. Considerata la rarita delle opere, 1’edizione delle opere italiane
richiese una lunga preparazione, con la necessita di censire gli esemplari conservati
nelle principali biblioteche europee, soprattutto tedesche. Avviata probabilmente a
meta degli anni Dieci, e con la collaborazione dell’amico Amadeus Wendt, 1’edizione
fu pronta per la stampa nel 1829 e circolava gia verso la fine di quell’anno. Von Wille
ricava ulteriori notizie sull’andamento dei lavori da alcune lettere inedite inviate da
Wagner a Friedrich Adolf Ebert, bibliotecario della Reale Biblioteca di Dresda.

11 capitolo piu sostanzioso del volume ¢ dedicato alle recensioni. La prima, uscita
in due parti nei Bldtter fiir literarischen Unterhaltung (agosto/ottobre 1830), riconosce
il grande merito di Wagner nell’aver reso accessibili le opere italiane di Bruno. Il
recensore anonimo menziona alcuni punti dell’introduzione, tra cui la cronologia degli
scritti e una panoramica delle dottrine bruniane, aderendo all’interpretazione di Jacobi
che vedeva in Bruno un precursore di Spinoza. Discutendo I’ipotesi secondo cui Lo
Spaccio sarebbe una satira del papato, il recensore ne offre una parziale traduzione del
primo dialogo. Nella seconda parte espone lo stile dell’opera, traducendo lunghi brani
del primo e del secondo dialogo, soffermandosi sui fondamenti del pensiero bruniano.
La recensione di Amadeus Wendt, uscita nei Géttingische gelehrte Anzeigen (agosto
1830), presenta un profilo biografico di Bruno, una bibliografia piu ampia di quella
fornita da Wagner e alcune considerazioni sul luogo di stampa. Di particolare rilievo ¢
I’attenzione a De la causa e De [’infinito, con ampi estratti in traduzione tedesca. La
recensione di Friedrich Wilhelm Carové, apparsa nel gennaio 1831 negli Jahrbiicher
fiir wissenschaftliche Kritik, nasce in ambiente hegeliano. Carové descrive Bruno
come “uno dei piu singolari astri splendenti di quell’eta di passaggio”, per il suo
contributo all’affermazione di una filosofia libera da pregiudizi e all’elaborazione della
moderna concezione della natura e dell’universo, influenzando Descartes, Leibniz e
altri. Riguardo allo Spaccio, Carové sottolinea come 1’opera critichi ogni forma di
superstizione, compresi gli aspetti miracolosi e irrazionali del cristianesimo. Von Wille
contestualizza questa lettura con altre opere di Carové, come Ueber die
alleinseligmachende Kirche (1826), che segna il suo distacco dal cattolicesimo e il suo
avvicinamento alla “grande Chiesa universale.” La sua valutazione di Bruno si colloca
cosi nel quadro di una filosofia idealistica di matrice hegeliana. Diversa ¢ la recensione
pubblicata nell’Allgemeine Literatur-Zeitung (ottobre 1831), unica a inserire il

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



530 Recensioni

pensiero di Bruno nel contesto della filosofia tardo-rinascimentale. Tuttavia, essa
rimanda a un’analisi piu approfondita della ricezione bruniana della filosofia antica
(pitagorici, atomisti, Platone, Aristotele) e moderna (Cusano, Telesio). La recensione
pubblicata nella Foreign Quarterly Review (maggio 1832) segue in linea generale
I’introduzione di Wagner, sviluppando 1’argomento da una prospettiva cristiano-
protestante in chiave anticattolica. L’unica recensione italiana finora individuata
apparve anonima nell’aprile 1832 sulla rivista Poligrafo. Sorprendentemente, essa non
offre alcuna informazione sull’edizione: manca qualsiasi cenno alle opere incluse, agli
argomenti trattati e all’introduzione di Wagner. Il recensore si limita a riassumere — in
gran parte attingendo a fonti secondarie — il pensiero di Bruno, per poi confutarne gli
esiti panteistici, ritenendo Bruno precursore non solo di Spinoza ma anche di Kant.
L’autore conclude sottolineando la necessita di mostrare “a qualunque sano intelletto a
quali aberrazioni si lascio trasportare 1’ingegno sistematico e intollerante di freno di
Giordano Bruno.”

Il volume di Dagmar von Wille rappresenta un contributo di grande rilievo alla
storia della ricezione di Giordano Bruno, restituendo finalmente ad Adolph Wagner il
ruolo che gli spetta nella trasmissione del pensiero bruniano nell’Ottocento. Frutto di
un’accurata ricerca filologica e storiografica, il lavoro non solo colma una lacuna nella
biografia intellettuale dell’editore tedesco, ma illumina anche un momento cruciale
della circolazione europea delle idee filosofiche. Per I’ampiezza della documentazione,
la finezza dell’analisi e 1’equilibrio interpretativo, si tratta di uno studio che merita
pieno apprezzamento, tanto per il rigore quanto per 1’eleganza con cui ridisegna i
contorni di una figura finora rimasta in ombra.

Leen Spruit*

Giuliano Guzzone, Ogni uomo é scienziato. Dialettica e scienze della natura nei Qua-
derni del carcere di Gramsci, Viella, Roma 2023, pp. 232, € 27,00.

11 libro di Giuliano Guzzone non ¢ di facile lettura: riflette la densita della «rifles-
sione scientifico-epistemologica» di Gramsci e rende tangibile la sua faticosa ricerca di
una definizione dello statuto delle scienze — quelle della natura, in primo luogo — che
gli consentisse da un lato di salvarne il «contenuto conoscitivo, oggettivo, veritativo»
(p. 48), evitando la troppo semplice «contrapposizione di una “scienza proletaria” alla
“scienza borghese™» (p. 53), dall’altro di preservare, sulla scia di Antonio Labriola,
I’autonomia della filosofia della praxis — un concetto, quello di autonomia, di non faci-
le e cio¢ di non univoca interpretazione. Il metodo d’indagine di Guzzone, che, sulla
scorta della piu recente filologia gramsciana, dedica gran parte della sua attenzione alla
datazione delle singole note carcerarie e alle varianti, ¢ appropriato per rendere conto
della «ricchezza discorde» di questa riflessione, non «“razionalizzabile”» — questa ¢ la
sua tesi — «col ricorso alla diacronia» (p. 47), lasciando, d’altra parte, ampio spazio per
ulteriori ricerche che, forti della approfondita disamina che il libro offre, escano dal-
I’orizzonte testuale, senz’altro immenso, dei Quaderni, per interrogarsi di nuovo sul
legame tra queste pagine e la biografia intellettuale e politica di Gramsci, incluso il pe-
riodo pre-carcerario, su cui nel libro, comprensibilmente, ¢ presente solo qualche ac-
cenno (pp. 60-64).

* leen.spruit@ru.nl; Radboud Universiteit, Nijmegen.

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



Recensioni 531

Secondo Guzzone, il quale nell’/ntroduzione dedica parecchie pagine alla storia
delle interpretazioni, partendo dalla fine degli anni Quaranta e giungendo ai tempi piu
recenti, le «aporie effettivamente presenti nelle pagine gramsciane» sulla scienza giu-
stificano il persistere di un «disaccordo fra gli studiosi»: un disaccordo che riguarda
soprattutto il nodo del realismo (p. 44) e che, si puo aggiungere, inevitabilmente inter-
seca il dibattito, oggi altrettanto acceso tra gli interpreti, sulle posizioni filosofiche del-
I’ultimo Engels — in piu casi rivalutate, oltre le tradizionali critiche — e dei marxisti
russi. E questa — quella tra il realismo scientifico e il materialismo dialettico da una
parte, e la filosofia della praxis di Gramsci dall’altra — la linea di frattura che emerge
nelle due principali sezioni del libro, che nei loro contenuti configurano un «passaggio
dal generale [...] al particolare» (p. 54). La prima ¢ infatti dedicata al problema della
conoscenza in genere, mentre la seconda alla scienza come specifico «rapporto sociale
di conoscenzay.

Guzzone intende innanzitutto mostrare, disegnando una costellazione di note, come
Gramsci, in opposizione a quello che in un brano del Quaderno 6 ¢ definito un «modo
aristotelico-cattolico di concepire 1’“oggettivita del reale”» (Q6, c. 11v), ossia alla con-
cezione della «verita come adaequatio» (pp. 83-84), e in accordo invece con la secon-
da delle marxiane Tesi su Feuerbach, dove la questione della verita ¢ considerata «eine
praktische Frage» e fatta coincidere con la «Wirklichkeit» e la «Machty (cfr. p. 72), in-
dividuasse quale criterio di validita di una teoria la sua corrispondenza a «rapporti pra-
tici» che essa stessa ha contribuito a costituire: dunque il suo «successo egemonicoy.
Quest’impostazione, procedendo la stesura dei Quaderni, si era via via complicata,
perché il prigioniero si era sforzato di meglio articolare il rapporto tra il sapere degli
specialisti e la politica, prospettando un’alternativa agli estremi opposti della «provvi-
sorietd/caducita» a cui in alcuni brani celebri era destinata la stessa filosofia della
praxis, in conseguenza di una semplice «relativizzazione» delle concezioni del mondo,
e di una «“verita” creduta eterna e immutabile» (p. 76; cfr. Q4, c. 74v), che con i suoi
tratti di «assolutezza, incondizionatezza, intemporalitd» sarebbe in questa prospettiva
ricomparsa nel “regno della liberta” della societa senza classi (p. 81). Attraverso una
serie di dispositivi teorici che stringevano il nesso tra la filosofia e il senso comune,
era invece possibile pensare la verita, oltre il semplice relativismo e in accordo con al-
cuni motivi del pragmatismo, come processo di «universalizzazione pratica», salvando
in questo modo anche elementi delle filosofie passate — I’esempio che piu ricorre ¢
quello della logica formale — in considerazione del loro «valore strumentale» (un’e-
spressione che Gramsci «aveva tratto da un saggio di Guido De Ruggiero su John
Dewey», p. 123): ammettendo, quindi, un aspetto comune e progressivo del sapere
umano.

La dialettica, secondo Guzzone, era soggetta alla medesima sorte di ogni altro prin-
cipio conoscitivo, assumendo un significato completamente diverso da quello che ave-
va in Engels e nel Diamat. Cosi come la contraddittorieta di una visione del mondo per
Gramsci si dava soltanto «ex-post», in conseguenza di un fallito tentativo egemonico e
dunque «come necessita di “includere” discorsi ideologici antagonistici che la negano
e la falsificano» (p. 121), allo stesso modo la dialettica «veniva a coincidere, in ultima
analisi, con I’identita di filosofia, storia e politica, ossia con la concezione del proces-
so storico come articolazione, contestazione e trasformazione di rapporti (mutuamente
traducibili) insieme teorici e pratici, ideologici e materiali»: «parlando, nel Quaderno
11, di dialettica reale (o storica) e di dialettica come teoria della conoscenza, Gramsci
parlava, di fatto, del medesimo oggetto», un oggetto che «aveva [...] una portata stra-

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



532 Recensioni

tegica e non metafisica» e che, presentandosi come «una nuova tecnica» — definizione
che si trova sempre nel Quaderno 11 —, poteva «serbare un “valore strumentale” per il
futuro», anche nella societa senza classi (pp. 129-130).

E tenendo presente questa traduzione dei «fatti di cultura» in «“rapporti di cono-
scenza”» e pertanto in «elementi di egemonia politica» (p. 129) che nella seconda par-
te del libro Guzzone porta all’attenzione del lettore il nesso tra scienza e senso comu-
ne: nesso che nella pitt matura riflessione gramsciana sullo statuto delle scienze natu-
rali offrirebbe, a scapito dei residui di realismo, un criterio di verificazione delle teorie
scientifiche di natura pratica. La definizione proposta da Gramsci nella prima serie di
Appunti di filosofia, secondo cui «¢ scienza 'unione del fatto obbiettivo e dell’ipotesi
o di un sistema di ipotesi che superano il mero fatto obbiettivo» (Q4, c. 49r), essendo
peraltro «relativamente facile distinguere» i due aspetti, ¢, secondo Guzzone, «una re-
miniscenza dell’impostazione e del lessico di Materialismo ed empiriocriticismo di
Lenin» (p. 141). E, sostiene, una soluzione da cui I’autonomia della filosofia della
praxis usciva «dimezzata», perché implicava «un “realismo” autonomamente e sponta-
neamente coltivato dagli scienziati» (pp. 142-143), e che non aveva la forza di distin-
guersi dall’impostazione di Bucharin, il quale nel “Saggio popolare” «dopo aver illu-
strato e difeso il realismo della scienza, [...] ne aveva mostrato la relativita e la condi-
zionatezza sociale» (p. 144). Una «direttrice d’indagine completamente diversay» sareb-
be stata inaugurata da Gramsci poco tempo dopo, sempre nella prima serie di Appunti
di filosofia, e ulteriormente sviluppata negli anni successivi (anche se, a riprova del ca-
rattere tutt’altro che secondario di quelle che Guzzone considera «oscillazioni», in
Q11, c. 53r la definizione della scienza sopra ricordata tornava quasi identica): il pri-
gioniero, in questo caso, accantonando la distinzione tra «componente ideologica» e
«nucleo conoscitivoy, «si proponeva di enunciare una concezione del mondo o ideolo-
gia scientifica consapevole di essere tale, [...] disposta ad affidare la propria verifica a
una trasformazione radicale di tutti i rapporti dell’'uvomo col suo mondo ambiente» e
tale quindi da implicare un rapporto tra la scienza e il suo «“fuori”» (pp. 158-159), rap-
presentato dal senso comune come «complesso di interazioni pratiche “normali”» con
tale ambiente (p. 205).

I1 punto € pero che non si possono trarre conclusioni sullo statuto delle scienze del-
la natura senza prendere in esame il modo in cui Gramsci pensava 1’effettivo (reale)
rapporto tra natura e storia. Gia nell’ Introduzione Guzzone osserva che 1’originale con-
cezione gramsciana delle scienze naturali «era possibile nella misura in cui si chiariva
come la filosofia della praxis presupponesse non il dualismo di societa e natura» — una
tesi per cui Lukacs veniva criticato nei Quaderni — «ma il loro intreccio inestricabile e
aperto» (p. 52, corsivo mio). La questione ¢ poi affrontata in maniera distesa nelle pa-
gine conclusive del libro, a partire dalla nota del Quaderno 10 in cui Gramsci, dopo es-
sersi chiesto «che cosa ¢ ’'uomo?», aveva individuato tre «elementi: 1) 1’individuo; 2)
gli altri uomini; 3) la natura», precisando — in linea con la sesta delle Tesi su Feuerba-
ch, giustamente ricordata da Guzzone, in cui si trova la critica al concetto feuerbachia-
no di Gattungswesen — che tali elementi erano da intendersi come «rapporti attivi», e
aveva osservato che «ognuno cambia se stesso, si modifica, nella misura in cui cambia
e modifica tutto il complesso di rapporti di cui egli ¢ il centro di annodamento» (Q10,
cc. 34v-35r).

Guzzone interpreta 1’ulteriore notazione di Gramsci che di questi rapporti «alcuni
[...] sono necessari, altri volontari» in questo modo: «trattandosi di sfere metodica-
mente distinguibili, non organicamente separabili, pareva doversi evincere che i rap-

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



Recensioni 533

porti uomo-ambiente, essendo sempre mediati da una qualche “societa”, partecipassero
anch’essi di un carattere politico; e che, d’altronde, i rapporti sociali, essendo sempre
anche rapporti tra societa e natura, fossero da considerarsi non integralmente e incon-
dizionatamente “volontari”». Quindi, i rapporti sociali, intesi in senso largo, presenta-
no «un intrinseco /imite relativo della loro variabilita» (pp. 207-208), che puo appren-
dersi sul terreno delle «“regolarita pratiche”» (p. 194), ma sempre entro 1’orizzonte di
quello che «l’autore dei Quaderni aveva chiamato “monismo della praxis” — 1’idea,
cio¢, che la natura non resti, per cosi dire, al di fuori della nozione di praxis ma sia
sempre da considerare nel suo indissolubile intreccio con la societa» (p. 183).

A questo proposito va innanzitutto osservato che 1’espressione “monismo della
praxis” non ricorre come tale nei Quaderni, potendosi al massimo ricavare, non senza
un minimo esercizio interpretativo, dalla nota del Quaderno 4 in cui Gramsci, dopo es-
sersi domandato «come dovra essere concepito un “monismo”» da parte marxista e
aver rifiutato sia il monismo «materialista» sia quello «idealistay, presenta la filosofia
della praxis come «filosofia dell’atto (praxis), ma non dell’“atto puro”, ma proprio del-
I’atto “impuro”» (Q4, cc. 66v-67r). Ma soprattutto, interrogando questa volta anche le
pagine gramsciane insieme al loro interprete, viene da chiedersi: concependo la natura
come gia sempre storicizzata, non si perde la possibilita di pensare in maniera radicale
la genesi del mondo storico e dunque il carattere autenticamente «impuro» (non tra-
scendentale) della prassi umana, dovuto non solo al fatto che interviene su una materia
gia «organizzata» e «trasformata»? Lo stesso Gramsci, nella nota del Quaderno 10 pri-
ma ricordata, scrive che per poter dire cos’¢ I’uomo «non basta conoscere 1’insieme
dei rapporti [con gli altri uomini e la natura] in quanto esistono in un momento dato
come un dato sistema, ma importa conoscerli geneticamente, nel loro moto di forma-
zione» (Q10, c. 35v). Bisogna dunque conoscere «geneticamentey» anche il rapporto tra
uomo e natura. Ma com’¢ possibile se i due termini vengono pensati come gia sempre
intrecciati, al punto che sembra perdersi la loro differenza e quella tra i due processi
che dovrebbero riguardarli (la storicizzazione della natura e la naturalizzazione della
storia), cosi come quella tra necessita naturale e “necessita” storica? Alla luce di que-
ste considerazioni, appaiono in tutta la loro rilevanza le riflessioni di Engels sul rap-
porto tra il mondo naturale e quello umano, esposte in uno scritto come Parte avuta
dal lavoro nel processo di umanizzazione della scicmmia, e ancora di piu il tentativo di
Antonio Labriola di trovare una soluzione all’«antitesi tra realismo e idealismo, tra
pluralismo e monismo» (A. Labriola, Discorrendo di socialismo e di filosofia, a cura
di D. Bondi, A. Burgio e F. Cerrato, Bibliopolis, Napoli 2025, p. 72), attraverso con-
cetti come quelli di «tendenza al monismo» (ivi, p. 64), di «principio della distinzione»
e di «epigenesi» (A. Labriola, I problemi della filosofia della storia, in 1d., I problemi
della filosofia della storia (1887). Recensioni (1870-1896), a cura di G. Cacciatore e
M. Martirano, Bibliopolis, Napoli 2018, pp. 17, 18), che gli consentivano di compren-
dere la differenza reale tra le sfere, senza perdere di vista quelle che in un passaggio
del terzo Saggio defini «le attinenze del mondo umano col resto del conoscibile e del
conosciuto» (A. Labriola, Discorrendo di socialismo e di filosofia, p. 58).

Con cio si impone in tutta la sua rilevanza un’altra questione, relativa a come
debba intendersi 1’autonomia della filosofia della praxis invocata dai due padri del
marxismo italiano. Guzzone sostiene implicitamente la discontinuita tra Labriola e
Gramsci, facendo coincidere gli «ostacoli» che quest’ultimo incontro al pieno dispie-
gamento della sua teoria della conoscenza con I’«influenza dell’asse Engels-Labriola
sul tema dei rapporti tra sperimentalismo e praxis: nel solco di questi autori, [Gram-

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



534 Recensioni

sci] si persuadeva che lo sperimentalismo moderno fosse portatore di un’attitudine
pratica nei confronti del mondo e di un’istanza universalizzante (intersoggettiva) po-
tenzialmente ereditabili e generalizzabili dalla filosofia della praxis; ma era da essi
indotto a concepire tale rapporto nella forma di un’astratta filiazione intellettuale,
piuttosto che in quella di una traduzione (dello sperimentalismo nel “linguaggio” del-
la filosofia della praxis)» (p. 51). In questo modo, secondo Guzzone, la filosofia del
marxismo era ridotta a «generalizzazione/prosecuzione/imitazione» del metodo spe-
rimentale delle scienze (p. 185), essendo dunque esposta alla critica, rivolta da
Gramsci a Bucharin, di assumere elementi «dalle scienze naturali per spiegare la sto-
ria» (Q4, cc. 59rv; Q11, c. 46r).

L’accostamento tra Engels e Labriola ¢ piu che opportuno, spesso si dimentica
quanto il confronto critico con i testi engelsiani fu importante per il cassinate, che cer-
to ne mise in evidenza alcuni limiti, ma ne riprese anche idee e problematiche di fon-
do. Tuttavia, e nonostante siano evidenti le differenze tra Labriola e Gramsci nel modo
di pensare il rapporto tra natura e storia cosi come quello tra scienza e filosofia, ¢ di-
scutibile la tesi che nel Discorrendo di socialismo e di filosofia la filosofia della praxis
si limitasse a “imitare” le conquiste metodologiche della scienza moderna, senza tra-
durle nel proprio linguaggio.

Non ¢ qui il caso di soffermarsi sul fatto che lo stesso Engels, nella sezione della
Dialettica della natura (sarebbe da approfondire cio che Gramsci sapeva di quest’o-
pera, senza dubbio piu articolata rispetto all’Anti-Diihring e a lui non del tutto scono-
sciuta nei suoi contenuti, visto che era nelle condizioni di presentarla come una rac-
colta di «scarsi materiali» e che in un volume che aveva sottomano come Science at
the Crossroads poteva trovarne diverse citazioni) intitolata La ricerca scientifica nel
mondo degli spiriti e pubblicata per la prima volta nel 1898, aveva affermato che 1’e-
sperimento, di per s€ e se inteso riduttivamente come metodo di “verifica” delle pro-
prie credenze attraverso la «semplice manipolazione» (un’espressione di Lukécs, che,
ancora nella Prefazione del 67 a Storia e coscienza di classe, restituiva in maniera
parziale il pensiero engelsiano), attraverso la produzione meccanica di fenomeni che
dovrebbero avvalorarle, poteva diventare un sostegno al misticismo, concludendo che
«non si puo porre in rapporto due fenomeni naturali o cogliere il rapporto che sussiste
tra di essi senza pensiero teorico» e che, per questa ragione, «la filosofia compie una
vendetta postuma contro la scienza per il fatto che la scienza 1’ha abbandonata» (F.
Engels, Dialettica della natura, a cura di L. Lombardo Radice, Editori Riuniti, Roma
1967, pp. 74, 217).

A proposito di Labriola si pud osservare che quella dell’esperimento era per lo
piu una metafora del concetto di prassi, assai piu articolato, e che, col dichiarare che
il materialismo storico non era che «un caso particolare, per rispetto allo sviluppo
del pensiero antimetafisico» ¢ alla «storia della scienza modernay, in realta egli por-
tava D’attenzione su uno dei requisiti fondamentali dell’autonomia filosofica del
marxismo, di cui infatti rivendicava i «caratteri differenziali e differenziati» (A. La-
briola, Discorrendo di socialismo e di filosofia, cit., pp. 57-58): la sua genesi dalla
storia contemporanea, politica e intellettuale, e la speciale capacita di comprenderla,
in contrasto con quei «pretesi ritorni ai filosofi di altri tempi, che danno per resulta-
to una filologia in cambio della filosofia» (ivi, p. 73). Per questo giudicava assurda
la «diade Socrate-Marx» (ivi, p. 75n), nonostante la centralita assegnata da entrambi
i filosofi al “fare”, impegnandosi invece a riflettere sul rapporto tra scienza e filoso-
fia. Inoltre, ricorrente nelle sue lezioni di Pedagogia era I’affermazione che «l’eser-

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



Recensioni 535

cizio della scienza suppon[e] I’esistenza della colturay (M. Volpicelli, L insegna-
mento della pedagogia di Antonio Labriola all’Universita “La Sapienza”. Tesi, som-
mari, programmi, appunti 1893-1901, Anicia, Roma 2023, p. 75). Certo, il clima
culturale era molto diverso da quello vissuto da Gramsci: la biografia dell’uno si
concluse nei primissimi anni di formazione dell’altro, quando sul terreno filosofico
si manifestavano le prime reazioni alla «bancarotta della scienza» (a volte unilaterali
quanto lo era stato il positivismo). Se comune era il convincimento che il materiali-
smo storico non doveva essere inteso come una scienza storica (o sociologia) biso-
gnosa di cercare la propria base filosofica fuori di sé, in una “combinazione” con al-
tre correnti di pensiero, erano senz’altro diversi per 1’uno e per 1’altro i requisiti del-
I’autonomia della filosofia della praxis in rapporto allo statuto delle scienze naturali:
da un lato la «tendenza al monismo» come tentativo di risolvere 1’«antitesi tra reali-
smo e idealismo, tra pluralismo e monismo», dall’altro una concezione «totale» e
«integrale» della realtd come prodotto dell’agire umano, che mal si conciliava con
I’ipotesi di una realta esterna trascendente, indipendente dalla prassi, ¢ che proprio
per questo, pero, doveva forse rinunciare a porsi 1’interrogativo piu radicale sulla ge-
nesi del mondo storico. Una lettura che si limitasse a concepire sotto ogni punto di
vista il pensatore che viene dopo come piu “progredito” rispetto a quello che viene
prima sarebbe, come minimo, poco esaustiva.

Anna Fantoni*

Maria Russo, Sartre. Vita di un filosofo radicale, Carocci, Roma 2024, pp. 395, €
39,00.

Il volume di Maria Russo offre una panoramica ad ampio raggio, non solo sugli
sviluppi e sulle diverse fasi della produzione letteraria e filosofica di Jean-Paul Sar-
tre, ma anche sui contesti pubblici e privati in cui egli compi le scelte da cui sareb-
bero derivate le svolte cruciali della sua vita di uomo e di intellettuale. Ne risulta un
articolato affresco storico e biografico, intellettuale ed esistenziale, che intreccia le
vicende private del filosofo francese con gli eventi storici della sua epoca, in una ri-
costruzione puntuale e a tratti gustosa e brillante, sempre partecipe ed empatica, del-
le atmosfere nelle quali si svilupparono non solo la filosofia, ma anche lo stile di vita
incarnato dall’esistenzialismo sartriano. Sin dalla Premessa 1’ Autrice lo dice esplici-
tamente: «Forse allora il vero intento di questo volume ¢ quello di convincere che si
puo essere ancora esistenzialisti: al di 1a del secolo breve, di Parigi, al di 1a dello
stesso Sartre» (p. 11).

11 capitolo d’apertura (Da Poulou a Jean-Paul, pp. 13-53) racconta la «comme-
dia familiare» (p. 25) in cui si svolgono I’infanzia di Sartre e poi la sua prima giovi-
nezza. Sulla falsariga dell’autobiografia Les Mots, il capitolo insiste su quelli che —
ad una lettura a posteriori — paiono come gli antefatti o i primi moventi dell’istanza
di liberta incondizionata, autonomia assoluta, anarchismo antiborghese e afflato so-
ciale, che tanta parte avra negli sviluppi della personalita ¢ del pensiero di Sartre. E
con il secondo capitolo (Verso [’esistenzialismo, pp. 55-109) che, accompagnandolo
nel suo ingresso nella vita adulta, segnato dagli incontri fondamentali degli anni
Venti e, primo fra tutti, quello con Simone de Beauvoir, I’intreccio fra le vicende

* anna.fantoni@uniromal.it; Sapienza Universita di Roma.

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



536 Recensioni

biografiche e il cammino filosofico di Sartre si fa piu stretto. Russo non lesina (qui
come in tutto il volume) aneddoti che danno alla ricostruzione di quegli anni piu di
un tocco di colore, il che certamente favorisce la leggibilita del testo il quale, da que-
sto punto di vista, si rende accessibile e godibile anche per lettrici e lettori non av-
vezzi ad un lessico strettamente filosofico. In tal senso, il libro puod essere accolto
come una encomiabile operazione di raccordo fra la summa ragionata della biblio-
grafia primaria di Sartre, utile agli studiosi, e I’invito alla scoperta e alla lettura per
coloro che dell’universo sartriano non sono specialisti. A questi ultimi in particolare,
visto anche il «vero intento» dichiarato dall’Autrice, il libro Sartre. Vita di un filo-
sofo radicale pare anzitutto dedicato. L’operazione, in tal senso, avvicina la biogra-
fia proposta da Russo agli esperimenti di psicobiografia nei quali si cimento lo stes-
so Sartre nei noti lavori dedicati a Baudelaire, a Genet ecc., fino all’incompiuto
Flaubert de L ’idiot de la famille.

Dal terzo capitolo (Una liberta che resiste, pp. 111-192) in avanti, sono convoca-
ti ed evocati nelle pagine del volume tutti i principali interlocutori con i quali Sartre
si confronto nel suo cammino filosofico e biografico (dalla fenomenologia al marxi-
smo, alla psicoanalisi e allo strutturalismo), ricamando una trama complessa di que-
stioni che consentiranno alla prospettiva esistenzialista di declinarsi nelle diverse
flessioni che la caratterizzeranno nei decenni della maturita e nei diversi generi della
sua eclettica produzione: dal teatro al cinema, dal romanzo alla saggistica, dall’invet-
tiva al saggio scientifico, dall’articolo giornalistico alla biografia ecc. Cosi, i succes-
sivi capitoli del libro (IV: L’eta forte, pp. 193-255; V: Tutte le lotte del mondo, pp.
257-320; VI: Un vecchio ancora giovanev, pp. 321-381) si addentrano nella filosofia
sartriana toccandone gli snodi teoreticamente pitt complessi, ma con una intenzione
orientata a fornire una visione di insieme dell’esistenzialismo sartriano piu che un’a-
nalisi critica di quegli snodi. L’intreccio costante tra biografia, affresco storico-socia-
le e ricognizione concettuale si presenta tuttavia come un interessante esercizio, com-
piuto dall’Autrice, teso a mostrare la complessita di cido che Sartre stesso chiamo
«universale singolare»: un’intera epoca o un intero mondo di significati precipitano e
si incarnano nell’evento di una singola esistenza, trovando in essa il proprio senso vi-
vente; viceversa, la singolarita si rivela nient’altro che una piega di quello stesso
mondo, il suo transito vivente, il riscatto dei suoi significati pubblici dall’inerzia dei
processi descritti in esteriorita. Un riscatto che accade in quel minuscolo scarto nel-
I’inevitabile, in quell’infimo décalage nella necessita, che nel lessico sartriano ha
nome di liberta.

11 fuoco prospettico ¢ e rimane infatti quello dichiarato nella Premessa: «convince-
re che si puo essere ancora esistenzialisti», ovvero persuadere le lettrici e i lettori che
vi siano motivi per riconoscersi oggi, pitt ancora che nella concettualita dell’esistenzia-
lismo sartriano, nel tema di fondo da cui quella concettualita fu attraversata. E il tema
fondamentale, che costituisce il fil rouge dell’intero volume di Russo, ¢, appunto, quel-
lo della liberta nelle sue connesse dimensioni etica e politica. Dai primi scritti filosofi-
ci sull’immaginario e I’immaginazione fino a L essere e il nulla, dal libro (mai com-
piuto) sulla morale fino agli scritti engagés degli anni Cinquanta e Sessanta, dall’im-
presa di «Les Temps Modernes» fino ai dialoghi con i movimenti studenteschi, dalle
indagini sulle possibilita di una comprensione dialettica della Storia fino all’incompiu-
ta e strenua impresa della «psicobiografia» di Flaubert, il tema conduttore che Russo
rintraccia come cifra pressoché costante della vita e della filosofia di Sartre ¢ quello di
«una liberta che resiste»: alla malafede, alle gabbie dei collettivi e delle istituzione,

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



Recensioni 537

allo sfruttamento e all’oppressione — ribadendo (in quello che I’ Autrice evoca come un
indomito spirito di lotta che ha attraversato «i momenti epocali del secolo breve senza
mai tirarsi indietro») la necessita di combattere contro le dinamiche disumanizzanti in
qualsiasi forma esse si presentino. Perché — come si legge nella seconda copertina —
«le sue lotte sono anche e ancora i nostri conflitti».

Questa tesi di fondo insiste e scommette sulla possibilita cio¢ di attualizzare,
quasi senza soluzione di continuita, quadri concettuali, posture etiche e opzioni poli-
tiche di un «filosofo radicale» del Novecento, anche a scapito di una riflessione sul-
le distanze, le trasformazioni cruciali, gli strappi che hanno caratterizzato e caratte-
rizzano sia la concettualita e il lessico filosofico sviluppatisi nel primo quarto del se-
colo corrente, sia le dinamiche economiche e geo-politiche che caratterizzano il
mondo odierno. E in nome di questa scommessa, animata da intenzioni di persuasio-
ne e da una schietta empatia partecipativa alle vicende e alle urgenze etico-filosofi-
che di Sartre, che a volte 1’intento persuasivo dell’ Autrice induce a trascurare le cau-
tele oggi necessarie — a mio avviso — nel trattare temi e concetti come quelli di li-
berta, impegno, resistenza, democrazia, borghesia, soggettivita, gruppo, societa, par-
tito, rivoluzione ecc. L’eredita di Sartre, in questo senso, ¢ oggi anzitutto un invito a
interpellare quei concetti, a problematizzarli (come egli fece sino all’ultimo istante
della sua vita) e ri-situarli, situando sé stessi come osservatori ed eredi coinvolti nel
lavoro indefesso di rifare il senso di quella umanita a cui I’'umanesimo sartriano non
smise mai di ispirarsi. Il lavoro di Russo ¢, in questo senso, un notevole strumento
per proseguire quel lavoro, da svolgersi pero senza tema di spingersi oltre Sartre o,
meglio, di realizzarne in forme inedite la volontaria incompiutezza — forse I’emblema
stesso di ci0 che, nella maturita, egli intese per «liberta» e I’ Autrice per «umanesimo
autentico» (p. 375).

L’ultimo capitolo del libro, dall’eloquente titolo Un vecchio ancora giovane, nel
pathos con cui rievoca gli ultimi anni di vita di Sartre e tutti i sintomi di un’epoca al
tramonto insieme agli ideali che animarono e si oscurarono nel corso degli anni Set-
tanta del Novecento, ¢ particolarmente toccante. Non tanto perché, raccontando gli ul-
timi istanti di vita e la morte di Sartre, prende congedo dal filosofo e dal mondo che
con lui si eclisso, quanto per 1’esplicitazione di quello che fu il suo lascito ai posteri
(che tali scelgano di poter essere, se possono sceglierlo, ancora oggi). A proposito del-
la chiusa del colloquio (apparso, notoriamente, con il titolo La speranza oggi), nel qua-
le il giovane Benny Lévy lo incalza sul senso di una «rivoluzione etica» ancora possi-
bile, Russo scrive: «Le sue ultime parole sono una rivendicazione della speranza. Se
lette con attenzione, si puo vedere che questa speranza ¢ presente, anche se in modo
non ingenuo, in tutta la sua opera» (p. 378).

La speranza, suggerisce dunque I’ Autrice, ¢ il compito che 1’esistenzialismo sar-
triano cerco di realizzare nella singolarita di una vita: compito che costituisce forse
— nella prospettiva e per gli intenti dichiarati di Russo — il contenuto e il senso aper-
to di quella liberta tutta da realizzare, in nome della quale il libro intende «convin-
cere che si puod essere ancora esistenzialisti». Russo cita dunque le parole di quel
«vecchio ancora giovane» sul punto di congedarsi: «Davanti a questa terza guerra
mondiale che potrebbe essere dichiarata un giorno, davanti a questo insieme misera-
bile che ¢ il nostro pianeta, mi torna la tentazione di cadere nella disperazione: ’idea
che non finira mai [...]. La disperazione viene a tentarti costantemente senza sosta,
soprattutto quando sei vecchio [...]. Ma appunto io resisto e so che moriro nella spe-
ranza: ma questa speranza bisogna fondarla. Occorre tentare di spiegare perché il

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org



538 Recensioni

mondo oggi, che ¢ orribile, non ¢ che un momento nel lungo sviluppo storico, che la
speranza ¢ sempre stata una delle forze dominanti delle rivoluzioni e delle insurre-
zioni, e che sento ancora la speranza come mia concezione del futuro» (p. 378; cita-
zione da J.-P. Sartre, B. Lévy, La speranza oggi. Le interviste del 1980, trad. it. e
cura di M. Russo, Mimesis, Milano 2019, pp. 134-135).

Florinda Cambria*

* florinda.cambria@uninsubria.it; Universita degli Studi dell’Insubria.

Copyright © FrancoAngeli This work is released under Creative
Commons Attribution - Non-Commercial - NoDerivatives License.
For terms and conditions of usage please see:
http://creativecommons.org





